

آ يبن قبالا

# عرفان و فلسفهی یهود

پڙوهش و برگرنان شيوا کاوياني

انتشارات فراروان

(دوان شناسی، هرادوان شناسی و عرفان)

```
آیین قیالا
هرفان و فلسفدی یهود
باژوهش و یزاردان شیواکاریقی
جلب دوم ۱۳۸۴
جاب تصویر
شمارگان ۲۰۰۰
```

#### 474-7170-91-1 545

٥٠ متوى انتشارات فراروان معلوظ است.

تهران: مرسب ۹۴۲۷۲۵۵-۵۷۶۹ (٢) ۹۴۱۲۲۸

Website: www.fararavan.com

E-mail: info@fararavan.com

قيمت ١٢٠٠ تومان

# در این کتاب

| •      | كزارش پژوهش                            |
|--------|----------------------------------------|
| •      | يشگغتار:                               |
| ۱۵     | اً پین قبالا: دیدگاه نظری و کارکردی    |
| ۱۶     | آيين فبالا در گستروي تاريخ             |
| ۱۸     | اصطلاحشنامی و تعبیرهایی چند از قیالا   |
| r1_ry  | نوشتارنخست: شیراکاریانی                |
| *1     | مطالعه یی تطبیقی در حرفان بهود و قبالا |
| ۲۳     | شکوقایی حرفان یهود                     |
|        | اصطلاح شتاسی                           |
|        | بروسى تاريخى                           |
| ۳۳     | قپالای مسیحی                           |
| ۳۵     | بررسی پدیدار شناختی                    |
| r1_1-r | نوشتار دوم: گرشرم شولم                 |
| ۲۹     | گرایش های قکری عولمات بهود             |

|         | ٨ أيين قبالا                                 |
|---------|----------------------------------------------|
| ¥1      | مرباره نويستده                               |
| to      | ويژگىغاي كلى هرقان يهود                      |
| 1.1     | پرځی از آثار پرفمور شولم                     |
| 1.5-114 | <b>نوشتار سوم:</b> ابن بالودا                |
|         | الهدايه الى فرائض القلوب                     |
| 1.5     | قهرست كتاب الهدايه                           |
| 111     |                                              |
| 111     | درياره نويسنده                               |
| 117,    | پاره نهم: زهد                                |
| 114     | پاره دهم: محبت به يزدان                      |
| 114     |                                              |
| 177     | راژه تامهی انگلیسی به فارسی                  |
| ITT     | <b>نهرست کتابها ر مقاله های شیوا کاویانی</b> |

حمه کننی طالب یارند په هشیار و په مست همه یا تانه عشق (ست چه هسته چه کلشت ماها.

# گزارش پڙوهش

از هر منظری که به عالم هستی بنگریم، آن را چون کل همبسته یی خواهیم یافت که همانند بنای عظیم مینیاتوری تمامی اجزای شکل دهندماش دارای پیوندی همآهنگ وبنیادی است. هیچ خط یانقشی در آن بیهوده و بی هدف، هستی نیافته پس باهر دیدی به این قلمرو بیکران برخور دکنیم، در می یابیم که ساختار آن به طور نسبی کمال یافته است؛ عناصر ناهم آهنگ هم در واقع بخشی از عناصر بنیادی و سازنده است که با تضاد و برخور د باعناصر هم آهنگ، این ساختار را به کمال فزون تر و فراتر راهیاب می شود؛ حال این عناصر را اشر » بخوانیم یا انقص»، «از خود بیگانگی» بدانیم یا اناهماهنگی و این عناصر را اشر » بخوانیم یا انقص»، «از خود بیگانگی» بدانیم یا اناهماهنگی و این عناصر را اشر » بخوانیم یا انقص»، از خود بیگانگی و فراتر راهیاب می شود؛ حال این عناصر را اشر » بخوانیم یا انقص»، از خود بیگانگی و فراتر راهیاب می شود؛ حال این عناصر را اشر ساختار را به کمال مادی آن را در عالم قرار داده به همراه عالم آفریده شده یا جزئی از عالم مادی باشد و به افریده یا اناهماهنگی و این تعامی گوناگون و نگرمهای متضادی است مادی آن را می توان به کیهان شناسی و آفریده شده یا جزئی از عالم مادی باشد و مو بیعت یا به تعبیر برخی عرفا مهنگامی که این همه گونه گونی در کهکشان هستی و طبیعت یا به تعبیر برخی عرفا اعالم بزرگه، وجود دارد، پس ذهن اندیشنده، به می انسان اندیشمند یا معالم کوچک» نیز با همین نگرش های متفاوت و متضاد جان میگیرد و رشد و دگرگونی می یابد. با این همه، دنیای انسانی نیز که بخش جداناپذیر و همیافت این کهکشان بیکران است، با تمامی این ناهمگونی ها دارای یک کلیت همساز و یگانه می باشد. از این رو، افراد آگاه و پژوهنده، چنانچه در پی شناخت و بررسی واقعگرای کل هستی باشند، یعنی پژوهش در سرچشمه ی زندگی کیهانی و انسانی و تاریخ آن، ضروری است که بادیدی تحلیلی، همه جانبه و تطبیقی در هر رشته از علوم انسانی، از فلسفه و دین و عرفان گرفته تا علوم نظری و تجربی، به کاوش پردازند تا مطالعیشان نیز مانند خود عالم مینیاتوری، گونه یی نقاشی مینیاتوری و بافتی زیباشناسانه باشد که نقش و نگارها و تار و ـ پودهایش از خرد و عشق یا اندیشه و حس جان گرفته است.

از دورترین زمانها دو بنای عقل و عشق یا رهیافت خردمنشانه و اشراقی بر بستر عالم گذرا و میرنده، پاییده و زندگی را تداوم بخشیدهاند. روشن است که فرهنگ بشری را تمام جامعهها و انسانها ساخته و پرداختهاند. پس برای شناخت آن نیز باید تمام انسانها در کار شوند تا هر یک به فراخور حال و قال به گشودن یک راز از رازهای هستی دست یابند. بدین سان، از سویی، بسیاری مسایل پیچیدهی عالم و زمینههای گوناگون، آگاهی گسترده فراهم می آید و از سوی دیگر، انسانها با پس زدن این پردههای تاریک، به هم نزدیکتر شده و در یک جامعهی یگانه انسانی، به سوی کمال فردی و یگانگی با طبیعت و خویشتن خودگام برخواهند داشت.

یکی از اجرای سازنده ی این بنای عظیم مینیاتوری ذهنی و یکی از رویکردهای حسی به عالم پر رمز و راز، عرفان یا نگره ی شهودی و اشراقی به کیهان. انسان و سرچشعه کیهانی است. عرفان به دیرینگی خود انسان است، انسان اندیشنده و اندیشه ورز. عشق به شناخت و راه یافتن به رمزهای هستی، از روزگاران دیرین یا انسان وجود داشته؛ عرفان دیرینه تر از دین ها است، اما بعدها ورای دین و جدا از آن رشد نیافته، بلکه همزمان با یا پس از پیدایی یک دین یا آیین، مرفان و رازوری ویژه ی آن نیز در کنار و یا از درون آن دین یا آیین پدیدار گشته و نامهای گوناگون متناسب با آن دین یا آیین خاص را به خود گرفته است. روشن است که عرفان نیز مانند دین، هنر، فلسفه و علم جنبه ی حسی و تجربی داشته و سپس جنبه ی نظری به خود گرفته و ادبیات مدون آن پر داخته شده است. بابراین، همان طور که شناخت کل هستی بدون نظر کردن و بررسی تمامی بخش ها و جنبه های آن ناممکن است، راه یافتن به عرفان و دانش عرفانی دین ها و آیین های گوناگون نیز جز با پژوهش تطبیقی حاصل نمی شود. پژوهش علمی و تطبیقی که بیشتر در سده های هجده و نوزده در اروپا شکل گرفت، هدفش پر تو افکندن بر وسیعترین گستره ی رازها و تاریکی های عالم دانش و طبیعت است تا از این رهگذر. بیشترین رازهای کتاب کیهانی یا دفتر هستی خوانده شود.

جز عرفان ایرانی (زرتشتی)؛ هندی (ودایی)؛ چینی؛ سرخ پوستی... سه عرفان اسلامی [تصوف]، عرفان مسیحی [رسبانیت] و عرفان یهود [قبالا] از جمله عرفان هایی هستند که به دلیل ریشههای مشترک دینی، دارای همبستگیهای حسی و نظریاند. از قدیم، پژوهشگران غیرایرانی و غیراسلامی دربارهی عرفان ایرانی و اسلامی دانش مدونی پرداختهاند. عرفان مسیحی نیز به ویژه در اروپا و سپس در آمریکا، مسألهی پژوهش هزاران پژوهشگر بوده و هست، چراکه عارفان مسیحی، سنتی ہیں دیرین دارد و بر عرفان اسلامی نیز تأثیرگذار ہودہ است. اما در این میان، متأسفانه عرفان بهود، هم در میان اروپایپان و هم در میان خود بهودیان، کمتر شناخته شده است. اگر هم رویکرد عرفانی ژرفی از دورانهای گذشته پدید آمده، مرهون همت قبالاها با عرفای یهودی است که در کنار شریعت بسته ی یهود، آزادمنشانه به تفسیر رازورانه و درونگرایانه ی دین و شریعت یهود پرداختهاند. افسوس که در ایران تاکنون هیچگونه پژوهش جدی و تطبیقی درباردی عرفان یهود صورت نگرفته و نقطه نظرهای مشترک آن با عرفان دیرین ایرانی (زرتشتی (و تصوف اسلامی شناخته نشده است؛ در حالی که همه می دانیم اخلاق، شریعت و فقه اسلامی دارای پیوندهای بسیار با دین یهود است.

بدينسان، ضرورت كار علمى و تطبيقى مرابر آن داشت تابا دانش اندك نظرى و

۱۲ آیین قبالا

با یاری جستن از علاقه به کار تطبیقی و برخورداری از تجربه ی فردی و تأمل درونی، پویشی در این قلمرو نمایم تا اهل «حال» و افراد با صلاحیت و کارشناسان این فن و طریقت با نقد علمی، کم و کاستی ها را نما بان ساخته و زمینه ی گستر ده یی را برای پژوهش های تطبیقی قلسفه و عرفان یهود سامان دهند.

کتاب شامل سه بخش است؛ نوشتار نخست، پس از پیشگفتار، پژوهشی است درباره ی عرفان یهود و قبالا ؛ نوشتار دوم، برگردان فصلی است با عنوان: "General Characteristics of Jewish Mysticism" که از کتاب پروفسور شولم به نام (Major Trends in Jewish Mysticism) انتخاب شده: و نوشتار سوم چکیده ترجمه دو فصل از کتاب راهیایی به آیین سیر و سلوک [انهدایه الی قرائض القلوب] (۱۹۰۲-۱۹۱۲) تألیف ابن باقودا است. برای بهره گیری بیشتر خوانندگان مختصری درباره ی نویسندگان و آثارشان و نیز واژه نامه ی دو زبانه قراهم آمده. گاه برای واژه های فارسی از دو کتاب دائره المعارف قارمی مصاحب و اصطلاحات عرفانی، دکتر سید جعفر سجادی و برخی واژه های انگلیسی از کتابهای مله موانی انگلیسی از دو جسته میرچالیاده و آژه های انگلیسی از کتابهای مله موانی، دکتر سید جعفر سجادی و برخی واژه های انگلیسی از محتابهای موانی مختصری درباره می مستینگز سود جسته م.

نخست به نشانهی ارجگذاری از دوست دانشمند و استاد برجسته جهانی، دکتر فتحالله مجتبایی، متخصص ادیان تطبیقی، و نیز هندشناسی، زبان و ادبیات، فلسغه و موسیقی و ... که همواره از آموزه های ایشان سود جسته ام؛ از دوست دانشمند و استاد برجسته جهانی، دکتر احمد تفضلی که سرآمد دانش ایران شناسی و زبان و ادب پارسی و نیز اندیشمندی ژرف در آیین های گوناگون بود؛ از دکتر احمد طاهری عراقی دوست گرانمایه و عالم فروتن از دست رفته، به ویژه یکی از سرآمدان عرفان و طریقت نقشیتدیه، که کتاب را با علاقه خوانده و مشتاق چاپ آن بود، و دوست دیرین دانشمند و ایران شناس و اسطوره شناس، انوشه روان ذکتر مهر داد بهار، که همواره به عرفان و فلسمی یہود -۱۲

اندیشمند و پژوهنده ی دانشور آقای گیدانیان، که فروتناند متن را خوانده و خطاهای آن را در تطبیق با واژههای عبری و ویژگی های دین یهود به من یادآور شدند، کمال سپاسگزاری را دارم. در انتها سیاس خود را از دوست دانشمند دکتر مهدی محقق که کتاب این باقودا را به امانت دادند برای لطعشان اعلام می دارم. همچنین جا دارد که دوست دیرین اندیشمند و دانشور گرانماید آقای پاشایی که امکان چاپ کتاب را فراهم آوردند و نیز خانم مینا حقیظی برای مهربانی هایشان و آقای نمازیها و خانم قربانی که با محبت و وسواس چاپ نخست و دوم کتاب را پدید آوردند. و دوستان دیگری که به شکلی مرا یاری داده اند، سیاس گویم.

شيواكاويانى

國際加加 A Designation of the local division of the l and the second CONTRACTOR PORT (THERE AND A CONTRACTOR OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTIONO -in the anti-question of the backwards of the SAFEN THE PART. TINDAR The set out the set of the set of the set Production of the second 16.51 בריי שרולושיגה לפווינל ומילייאין שאין ÷. a 100 Is with life the pro- 4 way. 100 and and have a sure of the 100 ж some on her parties 1200 5 18 He shad with some 1173 T. Street Street, Street, T. 1.00 send & Hould start in such 100 -אמיינו וסיינוגריוור W.L. ne i WHITE PARTY AND A PROPERTY. 15 -1000 6.5 a tra 544 IT SAL -19 M 11 CLINCH! FROM 218 rinte. 0-00011203 -T'C' κ. -----द्वमार्गक 124 65 ITEL CONCEPT 171428 ( 1-10.11.0 shi 100.74 abject of the 100 1 1.00 and on Printed Street of Low of -100 -----10.00 24 ÷ ----anno 1 2.53 1= and the other the local day a. Tames and the Workships 1215 50ec and the local division in which the 100 50 644 -F 100 1.52 ad in loss of the -----1000 An other states of the later way and 100 WESH 10746 Telling PROF. 0 100 26 and any and all the gray 1000 and the second second mp myline metric w. and beginning the the summer of 100 and other processing for the part of a state of the state of the state of the I REAL PROPERTY AND INCOME. -- T1 - T0 and a maintain the state of -P.S. the start and the See. and a lad at and in size from 2 the start in case 16 and the particular states and Phone and the -Water Include the board of of the ball spin of the survey of same still drive 100 27 secondaria a feat of hard 2.5 in the With Party and Street and Street and Street -THE OWNER DOTATION OF TAXABLE PARTY. inc. 20.17 share a research the lost second entrolmy spine lies 1116 ing all space 1 day I've Proved Minan: 100 100 and the state of the STREET, BUTCHIS, INCOME. 117 -10 YES (51) (10 11 500 1 Ca State of Street, St. CONTRACT / STORA & BARRIES 1. A REAL PROPERTY. COLUMN AND A 201 564 2012 A LOT N PLATER MANY man la shele -27.2 a 10000 10.10 -- I alter the last first of the set of the s and the party of the structure to a structure to a structure to the structure to the structure to the

## پیشگفتار

## آلین قبالا: دیدگاه نظری و کارکردی

ت**عريفهاي** *کل***ي** 

«قبالا» Kabbalah، متعارف ترین اصطلاح سنتی به کار رفته برای آموزمهای رازورانهی [= عرفائی mystical] یهودیت و عرفان یهود، به ویژه عرفان برآمده از سدههای میانه (سده ی ۱۲) تاکنون، می باشد. واژه ی قبالا به مفهومی گستر ده تر، به تمامی جریان های پی آیند رازورانهی یهودیت اشارد دارد که از پایان دورهی معبد دوم |Second Temple| پرورش یافته و سامان پویای تاریخ یهودیت شده است. قبالا، پدیدهای یکانه است و نبایستی آن را همسان با مفهوم «عرفان» در تاریخ دین انگاشت. در واقع، قبالا عرفان هست؛ اما همزمان، در برگیرندهی دو مفهوم و معنای «رازوری = نگرش اِشراقی» (Mysticism ; Eenterism) و ایردان شناسی، [Theosophy] است. این که قبالا به مفهوم عرفان به کار برده شود، بستگی به تعریف و موضوع بحث پژوهشگران دارد. قبالا به مفهوم پدیدار شناسانه، بسان آموزهای رازورانه شد. بن پارهای عرفانی و رازورانه، هردو، با مفهوم قبالا همبوداند وگاه تا حد زيادي سبب أشفتكي ذهني وبرداشت مردمان مي شود. از ديد برخي قبالاها، خرد، خود پدیدهای عرفائی انگاشته می شد؛ بدینسان، مفهوم و آپین قبالا همزمان، تأکیدی متناقض نما بر سازگاری اشراق و سنت دارد. همین تأکید و پیوستگی تاریخی مندرج در مفهوم قبالاست که به تفاوتِ میان آیین قبالا و عرفانهای دیگر

اشاره میکند. عرفان هایی که همسانی کمتری با تاریخ مردمان آن اقلیم دارند. با این همه، قبالا دارای ویژگی های مشترکی هم با آپین های رازور یونان و عرفان مسیحی و حتى همبتگى هاى تاريخي أن هاست. أيين قبالا از نظر ساختار بس بسيار آموزهای نهائی [درونی] است؛ و عناصر رازورانه و نهانی هر دو تا حد زیادی در آیین قبالا همبوداند عرفان در گوهر خود، گونهای دانایی است که بی واسطه تبیین نمی شود، بلکه تنها با نماد و استعاره بیان و آشکار می گردد. با این همه، دانش نظری نهائی [درونی] انتقال پذیر وگفتنی است. اما آنان که دارای چئین دانشی هستند، یا از بازگویی آن بازداشته شدهاند یا خواهان بازگشایی این دانش به دیگران نیستند. قبالاها برنهانی بودن دانش عرفانی تأکید بسیار داشتند و به شیومهای گوناگون و با قید و بندهای بسیار، آن را دست نیافتنی کرده بودند و هیچگونه تبلیغ و آگاهی تاريخي دربارهي أشنايي [تشرف يافتن إباراز ورمزهاي قبالا و درأمدن به اين أيين، در اختیار دیگران قرار نمیدادند. قبالا از آغاز رشد و تکامل، دارای ویژگیهای عرفانی رازورانه و نهائی همبسته و همسان باکتوسیسم بوده است: آیینی که تنها محدود به آموزش راه و روش عرفانی نبود، بلکه همچنین در برگیرندهی نگرشهایی درباردی کیهان شناسی، فرشته شناسی و جادو نیز بود.

## **آیین قبالادر کسترهی تاریخ**

آيين قبالا نخستين بن مايدهاي رازورانه و نهاني را از جريانهاي نهاني [دروني] و يزدان شناختي [Theosophica]] يهوديان فلسطين و مصر در دورهي زايش مسيحيت، برگرفته است. اين جريانها و گرايشها داراي پيوند بسيار با تاريخ فرهنگ هلني و آيين وحدت وجودي پايانهي دوران باستان مي باشد. پژوهشگران در مورد ميزان و چگونگي تأثير اين آيينها و همچنين آيين پارسي [زرتشتي] بر درونمايه و ساختار نخستيني قبالا، همنظر نيستند. برخي به تأثير فرهنگ و آيين ايراني بر زايش و پويش يهوديت و قبالا در دورهي معبد دوم [Second Temp]، به

ویژد ادبیات دینی یهود و آیین قبالا، باور دارند؛ دیدگاهی که از سوی بسیاری کارشناسان و بروهشگران برجستهی آیین گنوسیسم در جهان، همچون رایتسنت تابن R. Reitzenstein و ک. ویدنگرن، پشتیبانی می شود . در مورد تأثیر کستردهی اندیشه و فرهنگ یونانی بر گرایش های قبالایی و آیین یهود. یردهشگران بسیار نوشتهاند و نظریههای گوناگونی هم پدید آمده است. بسیاری کارشناسان گئوسیدم سه قرن نخسنینی دوردی مشترک ایین ها تا آنجا پیش رفتهاند که آیین های گنوسی را در بنیاد، پدیدهای یونانی یا هلئیستی می انگارند و بر این باورند که برخی جنبههای آن در حلقههای یهودیت پدیدار گشته که میتوان برای تمونه از آیین خاخامی ها. مینیم ha-minim یاد کرد. جایگاه و پیوند فیلون اسکندرانی در و با بهودیت فلسطینی، دارای اعتبار بسیار در این جدلهاست. در برابر پژوهشگر و دانشمندی چون هاری ولفسن Harry که فیلون را در اصل. فيلسوف يوناني در هيأتٍ يهوديت مي بندارد، ديگر پژوهشگران، مانند هانس لوي Hans Lewy واروین گودنا و Erwin Goodennough او را در ردمی یزدان شناسان یا حتی عارفان مینهند. جا دارد یادآور شویم که برابر نهاد نظریههایی که در مورد تأثیر فرهنگ پارسی و یونانی بر یهودیت و آپین قبالا تأکید دارند. نگرشی است که بر پویش (dynamism) درونی یهودیت فلسطینی پای میفشرد؛ بنا به این نگرش، یهودیت خود در پدید آوردن جنبش های عرفانی [رازورانه | و نهائی | درونی | توانمند است.

از دیدگاهشماری، نخستین نشانههای آیین نهانی قبالاو رازوری مرکابه را در ادبیاتِ آیینی بهودیت مییابیم، که مجموعه ادبیات رازورانه را در اختیار نخبهگان

۱ یادآوری این نکته نیکوست که پدیدآورندهی همین کتاب. قسالا. شیوا کناویانی، در کتابها. مقالعها و سخترانی های گوناگود در دانشگاههای حارج، به گونهای تطییقی در این مورد پژوهش داشته: برای معونه می توانید به کتاب های: خود زیبا، بشر سیگل: روشیان سیهم اندیشه، جناب کتاب خورشید» ایزری در آیین زرتشت، بشر قشوس و قرزلنگی در آینه ی زمان، نشر بگاه، بنگرید

نهاده است. تنها درونمایه ی چنین اندیشه هایی نهانی نیست، بلکه خود نویسندگان آنها نیز نام و فردیت خویش را پنهان می کرده اند و در پس چهرمهای دینی چون انوخ، نوح، ابراهيم، موسى، باروخ، دانيال، خود را أشكار مي نمودداند. اين نهفتن و يگانه شدن عارفان يهود با شخصيتهاي ديني، بازشناسي تاريخي و اجتماعي جایگاه این نویسندگان و عارفان را برای ما دشوار ساخته است. این الگوی نگارش با نامهای مستعار و با چهرههای مشابه، در سدههای پسینی سنت عرفانی همچنان ماندگار شد.گردش آشکار به رهروی عرفانی به منابه راهی برای آماده سازی خویش در پذیرش سنت عرفانی، در کتاب انوع به روشنی بیان شده. در عصر بیداری معنوی و آشفتگی ژرف دینی، بسیاری حلقهها وگرایشهای بدعت گذار در آبین یهود برآمد که برآیند کنش های درونی و واکنش های بیرونی بود. این که حلقه های گئوسی در پیرامون بهودیت پیش از پیدایش مسیحیت پدیدار شدهاند، جای بحث دارد. در درون این حلقه ها، اندیشه های یزدان شناختی گوناگون که دارای پیوستگی با گرایشهای عرفانی بوده، برآمدهاند که هر یک دارای ویزگی درونی و ساختاری بودهاند و از سامان یکانهای برخوردار نبودهاند. این حلقه ها و گرایش ها، همزمان، واژهها، مفهومها و مقولههای عرفانی ویژهای هم یدید آوردهاند.

### اصطلاحشناسي وتعبيرهايي چند ازقبالا

در ابتدا، واژهی «قبالا» به ویژه برای دلالت بر سنت عرفانی [رازورانه]، به کار نمی رفت. در کتاب تلمود، واژه ی قبالا در پاره های افزوده بر کتاب های پنجگانه [عهد عتیق، یهودیت]؛ تورات، extra-pentateuchal آمده و در ادبیات تلمودی پسینی، قبالا به مفهوم قانون [شریعت] شفاهی Mal Iaw نیز به کار رفته. در نوشته های [لعازار Eleazar (در نخستین دههی سده سیز دهم)؛ پارمهای "Eleazar الالا برای و "Milkhat ha-kisse" از کتاب Markabah Shelemah, 1921 سنت های رازورانه برای اشاره به ایزدان و فرشتگان، مفهوم قبالا را برگرفتهاند. یهودا بن بارزیلیای عرفان و فلسفهی یهود - ۱۹

yudah h.Barziiliai هنگام بحث از روح مقدس تفسیر خود بر سِفِریزیراه shekhinah (۱۱۵۱۱). به هنگام بحث از روح مقدس spirit ( المالا المی گوید که پیران عرفالی اعادت داشتند این گونه حالتهای فراحسی را به میانجی دانش قبالا، با زمزمه در خاموشی، به شاگر دان و دیگر آموزگاران بازگو کنند. همه ی این موردها نشان از آن دارند که نا آن زمان هنوز اصطلاح «قبالا» در هیچ زمینه یا برای اشاره به مغهوم ویژدای به کار نمی فته است. کاربرد دقیق و نو قبالا، برآمده از حلقه ی رازورانه ی اسحاق کور Isaac The Blind ( است و پس از آن هم، از سوی تمامی پیروان یه همین معنای نو به کار رفته است. قبالا تنها یکی از بسیار مفهوم ها و اصطلاح هایی است که بیش از ه ۱۵۰ سال، برای اشاره به عرفان، آموزههای رازورانه و پیروان آن، به کار می رفت.

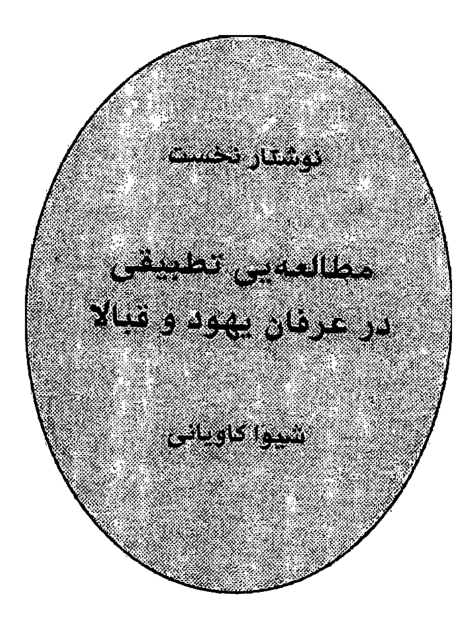
قبالا همچنین خرد نهانی (معرفت باطنی است، و قبالاها اغلب «فهمندگان» تسعبیری وام گرفته از عربی، نیز خوانده شده و قبالاها اغلب «فهمندگان» (اعداد العام) و المحالي با ارجاع به متن دانيال (اعداد)؛ يا «تفسيرگران متنها» (doreshei reshimot) به تعبير تلمودی. «تمثيل گرايان»، خوانده شدهاند. بدينسان، همزمان و همسان با محدود شدن معنای واژه ی قبالا به مفهوم سنت عرفانی يا رازورانه، در آغاز سده ي سيزدهم، واژههای «خرد» [معرفت = مفهوم سنت عرفانی يا رازورانه، در آغاز سده ي سيزدهم، واژههای «خرد» [معرفت = مفهوم سنت عرفانی يا رازورانه، در آغاز سده ي سيزدهم، واژههای «خرد» [معرفت = مفهوم سنت عرفانی يا رازورانه، در آغاز سده ي سيزدهم، واژههای «خرد» [معرفت = مفهوم سنت عرفانی يا رازورانه، در آغاز سده ي سيزدهم، واژههای «خرد» [معرفت = مفهوم سنت عرفانی يا رازورانه، در آغاز سده ي ميزدهم، واژههای «خرد» معرفت = مفهوم سنت عرفانی يا رازورانه، در آغاز سده ي ميزدهم، واژههای «خرد» معرفت =

از این رو کاربر دگستر ده ی: «علم حقیقت» [دانش راستی=hokhmah ha-emet] و طزیقت حقیقت [راه راستی=derek ha-emet] هم جاافتاد. افزودنی است که قبالا برابر تعییر «روشندلِ فرزانه»، پس از **سفر خروج** (3:28) نیز آمده. گاه قبالاها را «خداوندگارانِ دانش و بینش»:

[Gnostics=the musters of knowledg=baatei ha-yediah]

["those who entered and left in peace"=inon de-allu u-nefaku]

را همسان قبالا به كار گرفته است. بسيارى كوشندگان و پژوهندگان عرفان، قبالاها را «پيشوايان خدمتگزارى» (masters of service"=ba'alei ha-avodah") خواندهاند، يعنى آنان كه حقيقت إراستى] را شناخته اند و راه نهاني خدمت به هستى را يافته اند. در پارهي اصلى و هستهي كتاب زوهر، اصطلاح قبالانيامده، اما در پارههاي قرازين آن، Sefer ha-tikkunim, Ra'aya Meheimna آمده است. از آغاز سدهي چهارده، نام و واژهي قبالاكاملاً جا افتاد و در همه ي موارد عرفانى و متن هاى آن، به كار آمد.





Trees J. Knowla, 2021. Bridgeoise: Boos E. Jame Open. Row. J. Sub-Star fields: Ppidomic Marca and Solids. In sound three and 26-box are the special rescaling. Discoursements with intervals. "We sound of sales in a closed tarks for haddand in Physics. Discourse of the start of Articles I Revision Walkard Boaliness E classics. From the of Hiers, Specialize.

#### شكوفايي عرفان يهود

بر خلاف زهد که در میان افراد عادی یهود رواج داشت، عرفان یهود محدود به افراد برگزیده یی بود که با تعالیم باطنی پیر و مرشد عرفانی آشنا بودد و به فراخور حالشان تقرب می یافتند. آثار عرفانی یهود عناصری را که در دیگر فرهنگهای عرفانی مشترک است، چنین توصیف و بیان میکند: انضباط معنوی، زبان نامعمول و بیان متعالی، طریقه های فراگیری تجربه ی عرفانی، رؤیت اقلیم اسمانی یا عالم ضرمد، تمثیل جسمانی خداکه نشانه های وجود است، اشتیاق به تعالی و کمال دینی و راههای دستیابی بی واسطه به آن.

سنت اصلی عرفان یهود، آیین قبالاست. این آیین نشانگر سیر و سلوک راه مقدس زندگی است که بارهروی بر عارف گشوده می شود و دربرگیرنده ی درونمایه ی یزدان شناسی و آفرینش شناسی است. مهم ترین سند مکتوب این آیین کتاب روشنایی ' Zohar است که ابندا به زبان آرامی در اواخر قرن سیزدهم در اسپانیا نگاشته شد. این کتاب تفسیری روشنگرانه است بر تورات، بیانگر تعلیم عرفانی درباره ی گوهر ناشناخته یزدان، یزدانی که در غایت «نامتناهی» Einsol است و

1 The Book of Splinder

نمی توان هیچ سختی در مورد او گفت. با این همه، یزدان را می توان با نور درون و با مراقبه از راه تابش انرژی کیهانی بر آمده از افلاک (Scfirot»سیهرها»: «عددها»: از نظر واژگان و در اصطلاحشناسی قبالایی تجلیات وجود ذاتی خداوند و انسان ازلی نیز خوانده شده) شناخت.

عرفا هنگام سخن گفتن از سپهرها Selirol، به گونه ی استعار دای نامقید به آن اشاره می کنند که حتی از نظر ریخت شناسی جنسی نیز محدود نمی شود: تعثیل های زنانه از خداکه در *انجیل کمیاب* و در تلمود اتفاقی است، نزد ایشان توأم با تمثیل هایی مردانه از گوهر یزدان، همسان به کار گرفته می شود. عرفای یهود در مورد پیوند با خدا، بن مایه ی باورشان این است که تورات ـ شریعت مکتوب و شفاهی ـ در آیین یهود عمده و اساسی استداز این رو، آنان از اندیشه ی ضد شریعت <sup>(ا</sup>که فقط باور و نه قانون راکافی می شمارد، پرهیز می کنند و سنت توراتی راگسترش می دهند و با اسناد قدر و ارزش معنوی به باور های آیینی که عقل قادر به بیان آن نیست، راستی احقیقتِ آن را به اثبات می رسانند.

دو جریان متأخر ومهم در عرفان یهود تداوم داشته است. نخستین آن، اندیشه یا حکمت قبالایی اسحاق لوریا (۱۵۳۴-۱۵۷۲) است که بر اساس تبیین کیهان شناختی وی از شر، آفرینش باکنتی خودکاستن یزدانی، آغاز یافت و سبب فیضان نور زاینده شد. بنا به این نظر، خداوند این نور را به شبکهها یا صورتهای مادی از پیش تمهید یافته، تاباند این شبکهها بس لطیف بودند، درهم شکستند و غلافها یا پوستههای آمیختهای از خود به جای گذاردند که فقط جرقههایی از نور آفریننده و دگرگون شوندهی یزدانی را در خود داشت. پس مردمان با اجرای قانون های آیینی، همسانِ قانون های طبیعی، می توانند این جرقههای آسمانی را از پوستههایشان آزاد کنند و شبکههای درهم شکسته را بازسازی نمایند و بدین سان جهان را پایدار

<sup>1.</sup> Antinomianism

سازند و از شر [ناراستی] برهانند. در این روند، بزدان در پیکرمای ایستا پدیدار می شود، جنانکه گویی کارکرد انسان است که ماشیام Mussiah (مسیح) را در قراز می کند.

در قرن هجدهم، در جنوب لهستان ز اوکراین جنبتی حسیدیم سنت قبالایی را باکرایتی رادیکال، مبتنی بر اندیشه ی یکانگی و همگونی با خدا دگرگون کرد (که سبب برانگیخنن مخالفتهایی علیه جنبتی حسیدیم به اتهام وحدت وجود و همه خدایی Puntheism شد). از دیدگاه جنیش خسیدیم شادمانه و مجذوبانه زیستن بن پار یگانه شدن با خداو همگونی با اوست. پس برای راه یافتن به خدا و نقب زدن به او، نیاز به نبوغ معنوی نیست؛ بلکه دل به خدا سپردن کافی است. این گرایش سبب رشد راه و روشی نو و سنتی شورانگیز شد؛ گرچه مخالفان ادعا میکردند که تأکید صرف بر خودانگیختگی و تجربهی شخصی و باطنی، به آسان گیری مناسک دینی می انجامد.

جنیش حسیدیم جنبشی مردمی شد که کشش دوسویه را در خود داشت. از یک سو، فروتی ترین فرد می توانست عارفانه زندگی کند. رهبران جنبش این گرایش را با عینی کردن آموزه هایشان، از راه روایت قصقها، داستان ها، وعظها و زندگی اجتماعی مشترک، تشویق می کردند. از سوی دیگر، جنبش حسیدیم یک نخبه ی دینی پرورد. هر جامعه یی به وسیله ی یک صدیق بود، بعدی که فرد به میانجی می شد. صدیقیم بیانگر بعد درونی جنبش حسیدیم بود، بعدی که فرد به میانجی آن، نوعی عرفان متعالی را تجربه می کرد. از آنجا که هر جامعه یا اجتماعی صدیق خود را قدر تمندترین می انگاشت، پس برخی جامعه های حسیدی خود را از دیگر جنبش های حسیدی نیز جدا کردند.

به دلیل اهمیت حکمت قبالا و اندیتهی قبالایی به مثابه سنت اصلی عرفان یهود، اینک به طور دقیقتر و جامعتر به بررسی اصطلاحشناسی، سیر تاریخی و درونمایهی آیینی حکمت قبالا و طریقتهای گوناگون آن می پردازیم.

15 أيبن فيالا

اصطلاحشناسي

مفهوم «قبالا» در كاربر دعام و سنتى أن، دلالت بر أموزه ي باطنى و عرفان يهود، به ويزه عرفان خاص سده هاى ميانه، از قرن دواز دهم به بعد دارد. واژهى قبالا از ريشهى عبرى [dp به معناى «قبول كردن» يا «يذير فنن» تحرفته شده است. در منن هاي نخستيني سده هاى ميانه، قبالا بيشتر دلالت بر «قبول كردن» و سنت قبول شده به ويزه سنت و مسايل هلاخايى داشت. از اوايل قرن سيز دهم قبالا اصطلاح اصلى سنت عرفاني يهود شد كه به ويزه به:

۱. نوعی استنباط یزدان شناختی دربارهی خداکه تلقیقی از برداشت تمثیلی واقعیت و دریافت شریعتمدارانهی زندگی دینی بود؛

۲. برای تجربهی عرفانی، به یادآوری نامهای بزدان، می پرداخت.

این دوسنت دارای ریشههای قدیمی ترند، اما اصطلاح قبالا در کل عرفان یهود. از قرن دوازدهم به بعد را دربر می گیرد. اکنون تاریخ قبالا و جنبه های پدیدار شناختی آن مورد بحث قرار خواهد گرفت.

بررسي تاريخي

نخستین مدرک نگاشته شده در مورد وجود اندیشهی یزدان شناسانهی یهودیت از شهر پرووانس ، ناحیه یی در جنوب فرانسه، در نیمهی دوم قرن دوازدهم به دست آمده است. یک گروه از نخبگان هلاخاکه با نام ابراهیم ابن داود آغاز و پس از او یعقوب ناصری ۲ و سپس موسی نحمنیدی ۲ و سرانجام شاگرد او، شلوموح بن ابراهیم <sup>۵</sup>قرار دارد، برجسته ترین قبالاها را تشکیل می دهند که تأثیر ادبی آنان بر آیین قبالا، در مقایسه با آثار پر حجم هلاخایی شان، بسیار کمتر است. بی شک این

- 1. Provence 2. Avraham ben David 3. Ya aque the Nauzirite
- 4. Muses Nahmanides 5. Shelomoh iven Avraham Airet

وضعیت، ننیجه ی سیاست قاطعانه ی آیین فیالاست که تلاش داشت تا به عنوان یک جریان باطنی، محدود به یک گروه بسیار کوچک نخبه باشد. با این همه، در آغاز قرن سیز دهم، پر ده ی باطن گرایی به کنار رفت بتشاق ساگی ناهور (بتشاق کور)<sup>۱</sup> پسر ابراهیم بن داود <sup>۲</sup> به عنوان معلم و مرشدِ بسیاری از قبالاهاشناخته شد که از آن میان می نوان از برادرزاده ی پتشاق، آشارین داود و «عذرا»ی گرونا <sup>۲</sup> یاد کرد.

انان نخسنین آثار مکتوب قبالایی را پدید آورند که در برگیرندهی تفسیرهایی بر رساله ی آفرینش شناسی سفر ینیراه<sup>\*</sup> و سفر افرینش در کتاب مقدس است و تبیین هایی منطقی نیز از درونمایه ی کتاب تورات پیش می دهند. در همان دوران، یک رساله ی مهم دیگر به نام کتاب روشنایی (The Book of Bahir) کم اشتباه آبه نهونیاین ها ـ قاناه<sup>۴</sup>، عارف قرن دوم، نسبت داده شده، در میان شاگردان پتشاق دست به دست می شد اگر چه تعالیم قبالایی بیان شده در این اثار، به گونه یی پراکنده و میهم عرضه شده، اما کاملاً منطقی به نظر می آید که این تعالیم بیانگر نظامهای فکری پس پیچیده یی است که منبع آن به سده ها و حتی قرن ها پیش معلق دارد.

در نیمدی قرن سبزدهم، آثار گستردهتر و غنی تری به وسیلهی قبالاهای اسپانیایی که گرایش های اصلی پیشینیان خود را ادامه می دادند، تدوین شد؛ از مهم ترین این افراد، عزراییل گرونایی<sup>۷</sup> و یعقوب بن ششت<sup>۸</sup> است. پس از شکوفایی اندیشه ی قبالایی در کاتالونیا، مرکز افرینش های مکتوب قبالایی به کاستیل، محل شکل گیری و رشد رنسانس، انتقال یافت. در کاستیل، حلقه ای گمنام از قبالاها، یک سلسله رسالمهای کوچک با عنوان ادبیات نظری پدید آوردند که تلفیقی میان

- | Yitshaq Sagi Nahar (Yitshaq the Blind)
- 3. "Ezra" of Gerona 4. Sefer Yetsirah
- 6. Nehunya hen bo-Qunah
- 8, Ynagov ben Sheshei

- 2 Astur ben David
- 5. Sefer ha-bahir
- 7. Azriel of Germa

ادبیات باستانی مرکابه (پیشگفتاری بر نظریهی جنگ در کتاب *ازقیل*) و بینش عرفائی نور در عرفان نوافلاطونی یود گروهی دیگر به بررسی مسایل یزدان شناختی شر علاقهمند بودند و به تبیین و توصیف ساختار «دیگر سو»، بعنی قلمرو اهریمی میپرداختند. این حلقه شامل افرادی چون برادران یعقوب و یتشاق، پسران یعقوبها ـ کوهن<sup>۱</sup>، موشه بورگسی<sup>۲</sup> و تئودور ابوالعفی<sup>۲</sup> بودند. اما بنیادی ترین اندیشههای این مکتبهای قبالایی در مهمترین و معروف ترین کتاب آیین فبالا، یعنی کتاب *Zaher (روشنایی)* به صورت مجموعهای از رسالههای عرفانی آمده که در میان قبالاهای کاستیلی نخستین سالهای ۱۳۸۰ دست به دست می شد. از پی آن، بین سالهای ۵ ۱۳۲۸ و ۱۳۳۵، قبالاها کتابهای بسیاری را بر اساس متن زهر ترجمه، تغسیر و اقتباس کردند که به ویژه به پذیرش این متن به مثابه کتاب مقدس خدمت بزرگی کرد.

باکشاکش میان شلوموح بنابراهیم عذرا نمایندهی وجه محافظه کار اندیشه ی قبالایی که سنتهای قدیسی را حفظ و ابقا میکرد و ابراهیم ابوالعفی <sup>۲</sup>، مهم ترین پیشگام قبالای رند و خوشدل، عناصر پویا و ضد شریعت که به قبالای اخیر تعلق داشت، از سوی منسوبین قبالای اسپانیا رد شد و این امر خود سبب رکود آشکار اندیشه یقبالایی اسپانیا در اواخر قرن چهاردهم و پانزدهم شد.

رانده شدن یهودیان از اسپانیا و پرتقال در سال ۱۴۹۲ و ۱۴۹۷، منجر به مهاجرت قبالاهای مشهور و مهم از تنگهی ایبریا و رفتن به شمال آفریقا، ایتالیا و لوان و گسترش عرفان قبالا در آن قلمروها شد. قبالای اسپانیای قرن پانزدهم که متکی به کتاب زُهر به مثابه کتاب مقدس بود، هر چه بیشتر و بیشتر بر اجتماعات نوینی که پس از رانده شدن یهودیان تأسیس شده بود. تأثیر میگذاشت و به تدریج

- 1. Yaayov ha-Kohen 2. Mosheh of Burgos 3. Todros Abulaña
- 4. Avraham Abulafin

به عامل معنوی مهمی در زندگی یهودیان میانه ی سده ی شانزدهم تبدیل میگردید. محصول ادبی و متفکرانه ی نخستین نسل پس از مهاجرت، در خور توجه و یادآوری است؛ بسیاری از آقار برجسته و مهم قبالایی پیش از نیمه ی قرن شانزدهم تدوین شد که از آن میان میتوان کتاب منهت یهودا <sup>۱</sup> اثر یهودا هیأت<sup>۲</sup> در ایتالیا و کتاب آودانتها ـ قودش<sup>۳</sup> اثر میراین گابایی<sup>۴</sup> در امپراطوری عثمانی را نام برد. این نسل قبالا علاقه مند به حفظ و احیای سنتهای باطنی میراث اسپانیا بودند و آثارشان نیز رنگ عارفانه داشت. به هر حال، تلاش هایی صورت میگرفت تا مستی تبیین شود؛ و این وظیفه را برخی قبالاهای اسپانیایی که به تدوین منظم سنتهای باطنی می پرداختند، و نیز ایتالیاییهایی چون یوحنا آلمانو<sup>د</sup> که فلسفه علم، کیمیا و آیین قبالا را تلفیق کرده بودند، به عهده گرفتند.

پس از تبعید و مهاجرت، یک جریان رو به رشد از گرودهای قبالا مهاجرت به فلسطین را شروع کردند و در آغاز قرن شانزدهم، اورشلیم تبدیل به یک مرکز مهم مطالعات قبالایی شد؛ مشهورترین اعضای این گروه یهودا آلبوتیئی<sup>2</sup>، یوسف ابنسایه<sup>7</sup> و ابراهیم بن العارزها ـ لوی<sup>4</sup> بودند. در آغاز سال ۱۵۴۰، روستای کوچک جلیلهی صفد به سرعت موقعیت بر تر برای فعالیتهای قبالایی راکسب کرد. نزدیک به نیم قرن صفد مرکز اصلی پیشرفتهای اساسی در تاریخ فبالا بود. ورود دو شخصیت برجسته به نامهای یوسف کارو<sup>9</sup> و شلوموحها ـ لوی آلکابت <sup>1</sup> از ترکیه، سبب شد که تأسیس گرودهای عرفانی تشکیل دهندهی هستهی فعالیتهای عمدهی قبالایی ترغیب شود. کارو، هلاخایی اصیل زمان خود، نمایندهی گرایش

- 1. Minhal Yahudah
- 2 Yahudah
- Avadat ha-godesh
   Yahudah Albotini

- Meir ihn Gabhai
   Yosul ihn Sainh
- N. Avrallam ben Eliezer In-levi

5. Yohanan Alemanno

- 9. Yosel Kurn
- 10. Shelomoh ha-levi Alkabeis

٢٠ أيبن قىالا

قیالایی خاصی در اسپانیا بود که اصولا به شیومهای رازورانه ی خوابگزاری علاقمند بود. آلکابت که با کارو پیش از امدنشان به فلسطین نزدیکی زیادی داشت، از جستارهای فلسفی قبالایی مندرج در اثر داوود مسرلنون <sup>(</sup> به نام معجزات داوود، آگاهی داشت و به نظر میرسد که نقش عمده یی در انتقال اندیشه ی قبالایی رشد یافته به وسیله ی یهودیان رنسانس ایتالیا، در شهر صفد داشته است.

به هر روی. نخستین قبالای ممتاز در فلسطین موشه کوردوورو<sup>7</sup> (۱۵۲۰-۱۵۲۸)، نویسندهی کتاب Parades Rinmonism (۱۵۴۸)، جامع نرین متن در میان تمامی آثار پیشین قبالایی است. او اندیشه ی قبالای اسپانیا را با عرفان جذبه گرا که در اور شلیم شکوفا شده بود، به هم آمیخت. معرفی تمامی تعالیم اصلی فبالایی به شیوه یی نظام یافته و روشن از سوی او، به گسترش نظریه های وی کمک بسیاری نمود که قرن ها بر اندیشه های قبالایی اسحاق لوزیا و جنبش حسیدیم تأثیر گذاشت. پیروان اصلی کوردوورو که خود از قبالاهای مشهور بودند، عبار تند از حییم ویتال<sup>۳</sup>، الیاهودوویداس<sup>۳</sup> و العازار از قیری<sup>6</sup>. آنان از راه فعالیت های ادیبانه ـ به ویزه آثار اخلاقی ـ که برای مخاطبان وسیع مردمی تدارک می دیدند، به ترویج و تبلیغ

رشد و گسترش عمدهی حکمت قبالایی پس از مرگ کوردوورو رخ داد؛ یعنی هنگامی که یکی از شاگردان پیشین او، اسحاق لوریا، به سرعت به هسته ی گردهمایی قبالایی در صفد رفت و در آنجا با شخصیت قدیسی خود و برخورداری از علوم غریبه و تفسیر رازورانه ی حکمت و آیین، نقشی سازنده ایفا کرد. آموزههای لوریاکه عموماً شفاهی به پیروان و مریدانش منتقل می شد، بیشتر بر عناصری تأکید می کرد که پیش از این، نقش فرعی و حاشیه پی را در نظام قبالایی داشت. بر اساس

4. Eliyyahu de Vidas 5. Elazar Azikri

<sup>1.</sup> David Messer Leon 2. Mosheh Cordovero 3. Hayyim Vital

نظریه ی لوریا، حرکت اصلی در روند آفرینش، متضمن خود کاستن گوهر فراگیر یزدان و فروهشتن فضایی بود که جهان می بابست در آن به وجود آید. این خود کاستن امکان حذف عناصر «نازاست» مندرج در گوهر یزدان را فراهم آورد تا «قلمرو مادی و جسمانی» را تشکیل دهد. این رویداد بزرگ آذرخشهایی روشنان در پی داشت که از گوهر یزدانی برآمده بود تا جهان آفریده را برپا سازد. در همان زمانی که این آذرخشها از هسته ی یزدانی برمی شد، اتفاقی مهیب روی داد و آن، از هم کستن شبکههای حامل این آذرخشها بود. آذرخشهای نور یزدانی به قلمرو مادی ه بوط کرد و در شبکههای مادی زندانی شد. وظیفه ی قبالا آزاد سازی این آذرخشها به منظور بازسازی پیکره ی یزدانی، یعنی انسان ازلی (Adam gadmon) یا آدم است.

اندیشه و نگرش لوریا بی درنگ پذیرش یافت و حکمت او نیز همزمان از سوی شاگردان و مریدان کوردوورو پذیرفته شد و حتی اندیشه ی قبالایی او بر نظام فکری کوردوورو چیرگی یافت. بامرگ زودرس لوریا در سال ۱۵۲۲، مرید و شاگر داو، حییم و یتال نظریه های او را به گونه ی نوشتار تدوین کرد، اماگستر ش آن را محدود به حلقه ی کوچکی از قبالاها کرد که رهبری او را پذیرفته بودند. و یتال در مقایسه با دیگر پیروان راستین لوریا، یعنی یوسف ابن تبول<sup>۱</sup> و موشه یوناح<sup>۲</sup>، بسیار پرکار و پراثر بود. از آثار مشهور او می توان از کتاب درخت زندگی (Eish hayyin) یاد کرد. یک متن کاملاً متفاوت از قبالاها کرد که رو سال ۱۹۹۰ توسط یسراییل ساروگ<sup>7</sup>. که خود را شاگرد لوریا می نوان از کتاب درخت زندگی (Eish می از از او کرد. یک خود را شاگرد لوریا می نامید، به ایتالیا آور ده شد. او آثار لوریا را چه از راه گفتار و چه از خود را شاگرد لوریا می نامید، به ایتالیا آور ده شد. او آثار لوریا را چه از راه گفتار و چه از راه نوشتار، در میان پیروان قبالاهای کور دوورو گستر ش می داد مهم ترین هم تراز

<sup>1.</sup> Yousef Ibn Taboul 2. Moushe Yonah 3. Yisrael Sarug

<sup>4.</sup> Menshem Azaryah of Fan

به دلیل تفسیرهای خود او یا پیروش ابراهیم هررا<sup>۰</sup> بود که فلسفهی نوافلاطونی را در کتابهایش به نام Shu ar Ind-Shamayim و Beit Elohim به کار گرفته بود. هم اندیشههای نوافلاطونی و هم دیدگاه ذر مگرای قبالایی لوریا در نوشتههای یکی دیگر از پیروان ساروگ، یعنی یوسف شلموح دلمدیگو کاندیایی<sup>۲</sup>، نیز آمده است.

در سدهی هفدهم میان طرفداران برداشت حییم ویتال از اندیشه ی قبالایی و طرفداران ساروگ برخورد درگرفت. از میان قبالاها، دیـدگاه ویـتال در نـوشتار و نظریههای شموییل ویتال، میرپوپر <sup>۳</sup> و یعقوب تسماح<sup>۴</sup> برجسته مینمود.

در سدههای بعدی گواه رشد و گسترش آمیزهای از تعالیم کوردوورا و لوریا هستیم. حکمت پیروان عارف مسیحی قرن هفدهم شابتای تسوی <sup>۵</sup> بیشتر زیر تأثیر طرز فکر ساروگ قرار داشت؛ حکمت عرفانی حسیدیم لهستان در قرن هجدهم برخی نظریههای کوروورو، مثلاً نظریهی عابد را، زمانی که اندیشه ی قبالایی لوریا در ارائه ی پاسخهای مناسب درمانده بود، به مثابه نوعی برابر نهاد عرضه کرد.

برخی شخصیتهای اصلی عرفان سده ی هجدهم قبالا نامیده می شدند که از آن میان می توان از الییا حوبن شلموح ذالمان<sup>۶</sup> ( ۱۷۹۰-۱۷۹۷) و یعقوب امدن<sup>۷</sup> (۱۷۷۶-۱۶۹۷) یاد کرد که سنت لوریایی را با حذف برخی آموز مها ادامه دادند. در سده ی نوزدهم بررسی های اصلی منتظم دیدگاه لوریایی به وسیله ی یتشاق آیزیق هاور<sup>۸</sup> و شلموح الیاشار<sup>۹</sup> انجام شد و جریان حاکم قبالای دوره ی معاصر در محافل آکادمیک سنتی، نظام فکری لوریاست. این آموز مها بر اساس تفسیرهایی آموز ش داده می شود که از سوی موشه حییم لوزاتو، الییا حو بن شلموح ذالمان،

- 2. Yosef Shelomoh delmedigo of Kanula
- 3. Meir Popper
- 4. Yaagov Tsemah 5, Shabbetai Tsevi
- 6. Eliyyahu ben Shetomoh Zaiman

- 7. Yangov Emden
- 8. Yitshaq Eiziq Haver 9. Shelomoh Elyashar

<sup>1.</sup> Avraham Herreia

حایاد. یعنی جنبش حسیدی لوباویچ` و قبالاهای سفاردی بیتال [آکادمی] اور شلیم اراند شده است. ابراهیم پتشاق کوک (۱۸۶۵-۱۹۳۵) تفسیری عرفانی و وحدت وجودي از آیین قبالا عرضه کرد و تلاش داشت تا توضیح دهد که دنیا گرایی بسیاری از بهودیان معاصر، جزئی از طرح گستردهتر کمالیابی عرفانی است؛ اندیشدهای او تأثیر بسیار بر یهودیان به جاگذاشت.

#### قيالاي مسيحي

اگر چه قبالا نوعی گرایش باطنی و تفسیر رازوراندی شریعت (Sitre Iora) و ویژدی یهودیان بود. با این همه، راه خود را در اندیشهی مسیحی نیز باز کرد. برای پدید آوردن اندیشهی <del>ق</del>بالای مسیحی، افرادی چون ابئر بورگسی (آلفونسو دو والا دولید) <sup>۴</sup>که در ابتدای سده ی چهار دهم می زیست، پائولوس دو هر دیا<sup>ه</sup> که در نیمه ی سددی پانزدهم زندگی می کرد، و فلایوس میترادات ۲ که شخصیتی بسیار تأثیرگذار بود، نخستین گامها را بر داشتند یک آموزگار اومانیست مسیحی ایتالیایی سدهی یانزدهم به نام پیکو دلامیراندولا<sup>۷</sup>، بسیاری از متنهای قبالایی را به لاتین ترجمه کرد. ترجمه های او مهم ترین منبع استفاده ی پیکو در توشتن رساله ای شد که نخستين متن قبالايي پديد أمده به وسيلهي يک مسيحي بود. اگر چه پيکو معرف این جریان نو اندیشهی مسیحی به شمار می آمد. اما رساله ها و مقالات گستر ده یی درباردی اندیشمی قبالایی نئوشت، اما آن را به مثابه یزدانشناسی باستانی یهود ارائه کرد که به طرزی میهم برگرایش های مسیحی چیرگی دارد. او حکمت قبالا را به دو جریان، یعنی بُعد فرازین و بُعد فرودین جادوی اهریمنی تقسیم کرد. درکنار این تفسیرهای جادویی ومسیحی از متن های قبالا، که بیشتر نتیجهی

- 1. Lubavitch
- 2. Beil Ei Academy
- 3. Avraham Yitshaq Kunak
- 4. Abner of Burgos (Alfonso de Valladolid)
- 5. Paulus de Heredia
- 6. Flavius Mithridates 7. Pico della Mirandola

ترجمههای بازگون آثار میترادات بود. بیکو اندینه و حکمت قبالایی را از دید فلسفی، با به کارگیری منابع فلسفی نوافلاطونی که پیش تر به وسیله ی دوستش مارسیلیوفیسینو<sup>۱</sup> به لاتین بازگردانده شده بود. و همچنین منابع زرتشتی و کلدانی، تفسیر کرد. این سه نوع دریافت از آیین قبالا بر دیدگاههای گسترش یافته ی پیروان پیکو تأثیر به سزایی داشت. یوهان روشلین <sup>۲</sup> که حکمت قبالا را با منش و روش پیکو آموخت. در کتاب خود به نام فرزانگی قبالا بی محکمت قبالا را با منش و روش پیکو تفسیرهای مدون قبالای مسیحی را به مردمان اروپا عرضه کرد. در آغاز سده ی پانزدهم عارفانی چون اجیدیو دو ویتر بو<sup>7</sup> و فرانسیسکو جورجیو<sup>\*</sup> دیدگاههای مسیحی و فلسفی قبالای را در رساله هایی معتبر گسترش دادند. تأویل جادویی از قـبالا در کتاب فلسفهی علوم فریبه (میدراندی مندر آغاز مده ی مسیحی و فلسفی قبالایی را در رساله هایی معتبر گسترش دادند. تأویل جادویی از قـبالا در کتاب فلسفه علوم فرینه (میدراندی میدراندینه ی قبالا از راه نوشتارهای کورنلیوس آگریپانتشایم<sup>۵</sup>، به اوج تحول خود رسید. اندینه ی قبالا از راه نوشتارهای این نویسندگان ایتالیایی و آلمانی و نیز آثار هنری دور ر<sup>3</sup> به ادبیات و هنر انگلیس و این نویسندگان ایتالیایی و آلمانی و نیز آثار هنری دور ر<sup>3</sup> به ادبیات و هنر انگلیس و فرانسه در نیمه ی دوم قرن شانزدهم وارد شد.

در قرن هفدهم کتاب Cabala denulatu که کتاب موجزی از ترجمههای متنهای مشهور قبالایی بود، به گونه یی گستر ده مورد مطالعه ی روشنفکران اروپایی قرار گرفت و برای مدتی طولانی توأم با کتاب Aris Cabalisticae اثر پیشین جان پیستوریوس<sup>۷</sup>، به مثابه منبع اصلی و تأثیر گذار باطن گرایی یهود بر اندیشهی اروپایی شد. فیلسوفانی نوافلاطونی چون لایب نیتس و کمبریج در قرن هفدهم و نویسندگانی مانند لسینگ، امانونل سودنبورگ<sup>۸</sup>، ویلیام بلیک<sup>4</sup> در همان سده، اندیشههای قبالایی را دریافتند. گروههای باطنی شکوفا شده در سدهی هجدهم

- 1. Marsillo Fleino
- 2. Johannes Reuchlin 3. Egidio de Viterbo
- 4. Francesco Giorgio
- 5. Henri Cornelius Agrippansteim
- 6. Durer 7. John Pistorius 8. Emanuel Swedenborg
- 9. William blake

اروپای مرکزی نیز از تفکر قبالایی شاباتایی تأثیر بسیار برگرفتند. چیرگی اندیشهی قبالای زهری، به ویژه در آثار عارف سدهی نوزدهم، اچ پی. بلاواتسکی<sup>۱</sup>، هویداست. در سدهی بیستم ردیای حکمت قبالایی را می توان در ادبیات تخیلی و شعرهای فرانتس کافکا، یوان گل<sup>۱</sup>، خورخه لوییس بورخس و فلسفهی نقد فرهنگی والتر بنیامین و ادبیات انتقادی هارولد بلوم<sup>۲</sup> و زاک دریدا<sup>\*</sup> یافت.

بررسي يديدار شناختي

در گسترهی تاریخ طولانی آیین قبالا، پیروان آن طیف گوناگونی از آموزههای حکمت عرفانی، دستگاههای تمثیلی و روشهای تأویل متن را گسترش دادند که برخی از آنها متضاد و متناقض نما می نمود.

الف) حکمت قبالایی: در متنهای تلمود و میدرش از دو صفت عمده، یعنی صفت رحمت (Middar ha-din) و صفت خشم (Middar ha-rahamim) سخن رفته است. به باور یهودیان این صفتها دارای تعادلی پویا هستند و در آفرینش عالم و فرمانروایی بر آن دخیل اند. در متنهای دیگر ده کلمه (Logoi)ی آفریننده (به عبری:Maamarot) در پیوند با این ویژگیها آمده است. به هر حال، هیچ نوع حکمت یهودی نظامیافته و تفصیلی، پیش از نگارش آثار قبالایی در اوایل سده ی سیزدهم، بر جای نمانده بود. بیشتر قبالاها الوهیت را دارای دو بعد می دانستند: ۱. گرفته از فلسفه ی نواد می ای نامتناهی (Einsof) که گاهی آن را با اصطلاحهای وام گرفته از فلسفه ی نواد که از ذات و باطن الوهیت سرچشمه می گیرد و شامل ده می کردند؛ ۲. بعد افلاکی که از ذات و باطن الوهیت سرچشمه می گیرد و شامل ده

I. H.P.Blavatsky

2. Yvan Goli

4. Jacques Derrida

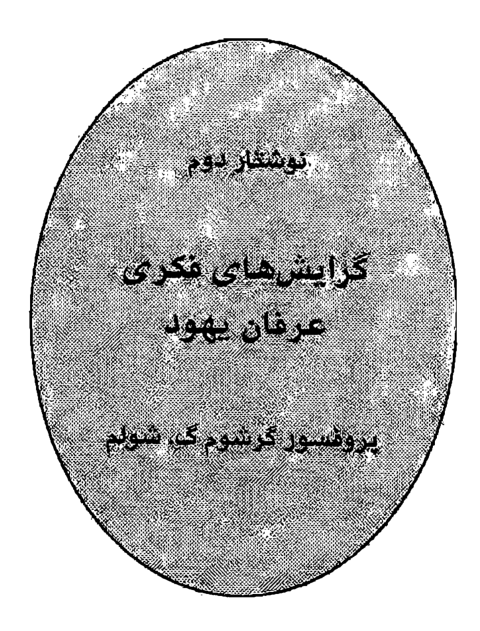
وجه است که زیر عنوان صفت ها (Middot)، قدرت ها (Kohot) و سپهرها (Sefirot) آمده است. تصور می شد این نیروهای یزدانی در هیأت انسان فراطبیعی یا درخت، تجسم می یابد که همزمان یزدان در دو سیمای ظاهر و باطن است. قبالاها در مور د این فلک ها اسپهرها و مرتبه های آن اختلاف داشتند. در متن های پسینی لوریایی از یک فلک اضافی بحث شده که «معرفت» (Daal) خوانده شده و پین فلک سوم و دوم واقع شده و نقش مشابه تعادل بخشی میان دو قطب برتر را ایفا می کند.

دو باور اصلی درباره ی ماهیت فلکها در میان قبالاها وجود داشته است. دیدگاهی که در متن اصلی کتاب زَهر (روشنایی) آمده و قبالاهای مشهور به آن باور داشتند، این است که فلکها سازنده ی گوهر یزدانی هستند و از این رو، دارای ماهیت یزدانی اند از ابتدای قرن چهاردهم برخی از قبالاها سپهرها را همچون سفینهها یا شبکههایی می انگاشتند که از سوی یزدان آفریده شدهاند و دارای آذرخش های یزدانی اند؛ بَن مایههایی که یزدان با آنها جهان را آفریده و بر آن فرمان می راند. موشه کور دوورو این دو دیدگاه را ترکیب کرد و ادعا نمود که فلکهای [سپهرهای] یزدانی نهفته در فلکهای پدیداری اند ظاهری است که دومی نقش سفینههای نخستین را ایفامی کند؛ این دیدگاه بر اندیشه ی قبالایی متأخر چیره شد. اندیشه ی قبالای لوریا نیز بازنمونی از قلمرو یزدانی را بر اساس پنج هیأت شکلی (Partsuffm) تسترش داد که هر یک از ده فلک تشکیل می شد. در سدههای میانه هم تلاش هایی برای تفسیر فلکها به مثابه تمثیل قوای معنوی انسانی صورت گرفت و این گرایش از

کیهان شناسی قبالایی به وجود چهار عالم یا قلمرو وجودی باور داشت:

فلکه هالم تجلیات (Olam ha-atsilut) خوانده می شود؛ هالم آفرینش (Olam ha-atsilut) که هالم تجلیات (Olam ha-beriah) که شامل ارابه ی بزدانی و فرشتگان فرازین است؛ مالم صورت (Olam ha-yetsirah) که عالم فرشتگان است؛ و مالم گستش (Olam ha-asiyyah) یا عالم مادی و خاکی برخی قبالاها با تأثیر پذیرفتن از عرفا، گوندای تقسیم،ندی پنجگانه را یادآور شدهاند که در برگیرندهی عالم مُنْتُل (Olam ha-demur) هم هست.

ب) طریقه های عرفان در آیین قبالا: پس از میانه ی سده ی سیزدهم، قبالاها سلسله مقالاتی را بدید آوردند که راه و روش های طریقه های دستیابی به تجربه های وجد آمیز را مورد بحث قرار می داد و تجربه هایی این گونه را توصیف می کرد. مهم ترین نماینده ی این گرایش ابراهیم ابوالعفی ( ۱۲۴۰ - ۱۲۹۱) بود. او در میان آثار بسیاری که هنوز هم بیشتر به صورت دست نوشته است، بیشتر به روش های پیچیده ی وحدت با عقل فعال یا یزدان، از راه یاد کردن از نام های یزدانی همراه با شیوه های تنفس و مراقیه و نیز تمرین های عملی توجه دارد. برخی از راه و روش های عرفانی ابوالعفی در هماهنگی با طریقت استادان جنبش حسیدی اشکنازی بود؛ امکان دارد که ابوالعفی نیز زیر تأثیر شیوه های یوگا و آیین های رازورانه [عرفانی]





PLAN 2. Marin, Minney 1931. Bridgemen Mena Granne, Bren, Dens Bachd Sn. Doort Attachters: The Son of the Graduat accurate on the right, the Sons of the posterior on the lat. [Form of the mensions singlet accurated when the Sons, Sons, Sons, Sons, Sons, Sons, Data and Sons, Sons, Sons, Sons, Sons, Sons, Manual Kindow, Collingian Provide Three Devices Accurate the metrics: Bacterian 21 a. 0. or 0.54 v78.7 cm L formulate Monoth Kindows Collingian Provide Three Devices Accurate Accurate the metrics: Bacterian 21 a. 0. or 0.54 v78.7 cm L formulae Monoth Kindows Collingian Provide Three Devices Accurate Accurate the metrics: Bacterian 21 a. 0. or 0.54 v78.7 cm L formulae Monoth Kindows

دربارهى نويسنده

گرشوم گرهارد شولم <sup>۸</sup>، عالم یهودی و نویسنده پیشگام برجسته ی عرفان یهود و قبالاست که در خانواده ای یهود ـ آلمانی در برلین متولد شد و در سن نوجوانی به جنبش طرفدار یهود پیوست. این امر سبب شد که او ادراکی راستین از تمامی سنتهای فرهنگی، دینی و تاریخی یهودیت فراگیرد و بعدها زندگی خود را در خدمتِ آموزش و تفسیر این برداشتها نماید. او دانش واقع بینانه و کامل خود از زبان و فرهنگ عبری و نیز منابع یهود را با تأثیر پذیرفتن از و دوستی با افرادی چون اچ. ان. بیالیک <sup>۲</sup>، و اس. وای. آگنون <sup>۲</sup>، اس. زد. رویاشو<sup>۲</sup> و دیگران که از محافل فرهنگ گزیده بودند، فراگرفت. شولم در دانشگاههای برلین، ینا، برن و مونیخ درس خوانده، اما رشته ی در سی خود را از ریاضیات و فلسفه به زبانهای شرقی تغییر داد و رساله ی دکترای خود را که ترجمه و تفسیری بود از تابانهای شرقی تغییر داد و رساله ی فبالایی و یکی از مشکل ترین و مبهم ترین متون، در سال ۱۹۲۲ به پایان برد. کتاب

<sup>1.</sup> Scholem. Gershom Gerhard (1897.) 2. Bialik, H.N.

<sup>3.</sup> Agnon, S.Y. 4. Rubeshov(Shazar), S.Z.

روشنایی Das Buch Bahir (۱۹۲۳) که بعدها بسیاری جستارها و آثار دیگر نیز درپی آن پدید آمد و در نتیجهی آن، تاریخ قبالا که تا آن زمان به سبب تاآگاهی و پیش فرض های عقلایی یا احساسات رمانتیکی، سؤتعبیر شده و نادرست ارائه گردیده بود، همچون شالودهی آموزهای منضبط بنیادگرفت و آموزش آن بر پایهی زبان شناختی ژرف نگرانه استوار شد. شولم در سال ۱۹۲۲ به دانشگاه عبری اورشلیم پسیوست و به عسنوان یک آزادیخواه در دانشگاه و کتابخانهی ملی یهود و قبالا (۱۹۲۲–۱۹۶۵) خدمت کرده است. پژوهش های او در برگیرندهی مطالعات زبان شناختی، کتاب شناختی و قنی (به انضمام کشف بسیاری از قیاسی است. پژوهش های نوع اول شامل کتاب های چاپ شده و مقالمهای بسیار در مجلههایی چون Sefunoi, Kirjath, Sepher و دیگر مجلههای علمی است. در میان مجلههایی چون می توان از کتابهای زیر نام برد:

Jewish Gnosticism, Merkabah Mystisim, and Talmudic Tradition; Ursprung und Anfaenge der Kabala

شولم پس از جنگ دوم جهانی عضو رسمی کنفرانس های سالیانه ی اورانوس در آسکونای سوییس شد. بسیاری از مقاله های خوانده شده در این کنفرانس ها و نیز جستارها، رساله ها و سخنرانی های دیگر او در چند جلد (با عنوان قبالا و تمئیل گرایی آن) گرد آمده و خدمت بزرگی به شناخت و قهم بهتر تاریخ عرقان یهود در میان غیر یهودیان و تثبیت مقام بین المللی او در جهان علم و پژوهش کرده است. او با درهم آمیختن تحلیل سخت کوشانه. بینش فلسفی و فهم تاریخی ژرفش، معیارهای تازه یی فراهم آورده و دیدگامهای نوی به پژوهش در آیین یهود و قبالا افزوده و علاوه بر آن، ارزیایی های تازه ای از بسیاری پدیدارها و جنبش های تاریخی و دینی پیش گزارده است. کتاب شناسی آثار او در کتابی با عنوان: جشن نامه ی گرشوم شولم [۱۹۶۷] چاپ شده و بیش از ۵۰۰ عنوان را در برمی گیرد.

Studies in Mysticism and Religion

Presented to Gershom G Scholem on his Sevenuenth Birthday (1967) سولم از بسیاری بنیادهای آکادمیک و پژوهشی درجههای افتخاری دریافت کرده و جایزمها و امتیازهای بسیاری را از آنِ خود ساخته. تا پیش از مرگ نیز در آمریکا به سر می برد و به تدریس در دانشگامها می برداخت.

# ترجمه یی که از نظر خوانندگان می گذرد، فصلی است از کتاب: Major Trends in Jewish Mysticism «General Characteristics of Jewish Mysticism»

که در سال های (۱۹74، ۱۹۶4، ۱۹۶4، ۱۹۶4) به چاپ رسیده است.

#### ویژگیهای کلی عرفان یهود

## (1)

هدف از این رساله، توصیف و تحلیل برخی گرایش های اساسی در عرفان یهود است. البته چندان امیدوار نیستم که بتوانم در زمانی چنین محدود، به مقوله یی چنان گسترده، یعنی عرفان یهود، و همزمان به موضوعی وسیعتر و کلی تر که در حلقه ی تاریخ دین یهود گنجانده شده، یعنی آییین قبالا و چنیش حسیدیم، بپردازیم. روشن است که بیشتر شما چیزهایی درباره ی این دو جنیه ی دین یهود شنیده اید. در مورد اهمیت مسأله همواره پژوهندگان و دانشمندان یهودی تضاد و یتیز داشته اند و عقیده ی افراد بارها تغییر کرده است؛ این تغییر عقیده میان دو تطب، انتقاد دشمنانه و محکوم کردن از سوی، و ستایش و دفاع شورانگیز از سوی دیگر، در نوسان توده است. به هر حال، این برخوردها، نه چندان بر دانش ما درباره ی ماهیت راستین معرفت عرفانی افزوده است و نه به ما توان داوری بی طرفانه نسبت به نقشی که این معرفت در تاریخ یهود داشته و خواهد داشت، یا درباره ی اهمیت فهم راستین یهودیت داده است.

افزودن این نکته بجاست که طرح مسألهی عرفان یهود یا بخشی از آن، به گوندای که تاکنون سنجیده شده، سبب بدفهمی و ارائهی نادرست موضوع مورد بحت گردیده است. پژوهندگانِ بزرگ یهودی سده ی گذشته که هنوز هم در روزگار ما

برداششتان از تاریخ یهود تأثیرگذار است، کسانی چون گرتس (، زونز آ، گایگر آ، لوزانو و اشناین اشنایدر 6. رغبت چندانی برای برخورد معتدلانه با جنبش فکری قبالانداشتهاند. قبالا که در نظر آنها همزمان هم غريب مي نمود و هم ناخوش آيند، خلاصهیی بوداز همه چیزهای متضاد بااندیشهی آن ها و نگرشی که امید داشتند در یهودیت امروزین چیره شود. یگانه شدن نیروها وگرایش های گوناگون، به نظر آنان، گمراهی از راه شریعت به شمار می آمد و به هنگام رد رامهای دیگر، چیرگی با آن يهوديتي بودكه به گفتهي اشتاين اشنايدر، وظيفدي اصلي خود راخروج منزه از دنيا میدانست. این پژوهندگان با نگریستن به نقش ویژهی عرفان در تاریخ پهود. عقيده يي منفى نسبت به أن ابراز مي دارند. ما به خوبي آگاهيم كه رويكرد آنان به مسأله، که با نگرش پژوهشگر راستین فاصله دارد، در واقع موضع میارز مجویی است که فعالانه با دشمنی که هنوز هم سر شار از قدرت و نیروی زندگی است. در می آمیز ده و دشمن مورد بحث، جنبش حسیدی است؛ اما دشمنی چهها که نمیکنداما بایستی سپاسگزار آن هواخواهان انتقادی اولیه یی باشیم که گرچه داوری و حس ارزشگذاری آنان متأثر از بیش داوریشان بوده و دچار کژاندیشی شدهاند، با این همه، بینایی لازم و دقیق برای مشاهدی عوامل مهم و مشخص را، داشته اند. بیشتر وقت ها

۱ - Giractiz هـــایتریش (۱۸۱۷-۱۸۹۱)؛ مــورخ یــهودی آلمــانی، مــررح تــاریخ مــفصل یــهود (۱۸۵۲-۱۸۵۲) [م.]

2. Zunz

5. Steinschneider

عرفان و السفهي پهود ۲۷

هم بر حق بودهاند. اما نه به دلایلی که خود ارائیه کردهاند. واقعیت آنست که با مطالعه ی آثار این منتقدان، شگفت انگیز ترین مساله یی که نمایان می شود، نبود یا کمپود دانش تقیق درباره ی منابع و موضوع هایی است که این گروه در بسیاری موارد، جسورانه به داوری درباره ی آن پرداخته اند.

این مایه ی سرفرازی پژوهشگریهودی نیست که آثار نویسندگانی که به درستی از موضوع آگاهند، هرگزیه جاپ نرسید و گاه حتی گزارش هم نشد، چرا که معمولاً کسی به این کار علاقد و توجه نشان نداده است. همچنین مایه ی خشنودی نیست که بیشنر اندیشه ها و دیدگاه هایی که بینش راستین نسبت به جهان بینی قبالایی داشته اند، ناگشوده ماند؛ همان گونه که با تأثیر گذاری عقل گرایی یهودیت سده ی نوزده نیز این نگرش ها در بوته ی فراموشی ماند و تنها حلقه ای عرفانی، مانند آرتور یزوه شگران مسیحی تبیین و تفسیر شد مایه ی افسوس و ناخوشدای است که ادوارد ویت انگلیسی معاصر و فرانتس یوژف مولیتور آلمانی سده ی گذشته، از سوی پژوه شگران مسیحی تبیین و تفسیر شد مایه ی افسوس و ناخوشدای است که ادراک دقیق فلسفی و دریافت این پژوه ندگان هم کارآیی خود را از دست داد، چراکه از هر نوع حس انتقادی نسبت به داده های زبان شناختی و تاریخی در این زمینه به دور بود و از این رو، هنگام در آویختن با دشواری های پیش آمده در مورد واقعیتهای موجود، پژوه ندگان از بازگشایی آنها درماندند.

نتیجه ی منطقی و روشن این ستیزدجویی پژوهشگران بزرگ یهودی آن بودکه با وانهادن این بخش از دین یهود از سوی پشتیبانان رسمی و قانونی، تمامی فرقدهای ریاکار و خاماندیش به آن روی آوردند و آن را ملک مطلق خود دانستند. از بدفهمی ها و سوء تفسیرهای آشکار فردی به نام آلفونس لویی کنسانت<sup>۱</sup> که با نام مستعار الیفاس لوی<sup>۲</sup> برای خود آوازه و شهرتی کسب کرد، گرفته تا ریاکاری های

**FA أيبن أليالا** 

بسیاری گوناگون آلیستر کراولی او پیروانش، نوشتارهایی خیالبافانه و نامفهوم پدید امد که مدعی تغسیرهای واقع بینانه ی آیین قبالا بود زمان آن فرا رسیده که به این قلمرو تاریک مانده، پرتو روشنی بیافکنیم و معیارهای روشن و دقیق پژوهش تاریخی را برای بازکاوی آن به کار گیریم؛ و این همان وظیفه یی است که من به عهده گرفتهام و در گفتاری که در پی می آید، کوشش می کنم تا چشم اندازی روشن از دادههای برآمده از پرتوافکنی بر این زمینه ی تاریک را ارائه دهم.

نبایستی یادآور شوم که آن چه در صدد بیانش هستم، در اصل چیزی نیست جز طرح موجز ساختار اصلی اندیشه ی عرفانی، آنگونه که خود را در آثار باستانی عرفان یهودنموده است؛ البته بیشتر وقت ها کوشش شده تا این طرح به روشی مبهم بیان نشود و دستیابی یه معنای آن، برای ذهن های معاصر چندان مشکل نگردد. روشن است که ارائه ی چکیده یی از موضوع، بی آنکه همزمان تلاش در تبیین معنای آن شود، ناممکن می نماید. جمع بندی و بررسی جنبشی آیینی ی عرفانی با پیشینه ای چند سده ای، در چند فصل یک کتاب، وظیفه یی بس دشوار است. تاریخ نگار در تلاش خود برای بیان موضوعی چنین حساس، یعنی آیین قبالا، باید این پرسش بایرن<sup>7</sup> را فراروی خود داشته باشد که: «چه کسی تبیین را بیان خواهد کرد؟» از زیابی موضوعی دارد. به سخنی دیگر، آن چه که قصد بیان آن را دارم، ارزیابی نقادانه یی است که در برگیرنده ی آن بینشِ قلسفی ویژه ای است که با بافت زندگی نقادانه یی است که در برگیرنده ی آن بینشِ قلسفی ویژه ای است که با بافت زندگی

۱ Aleister Crowley نام داود (م.) حادو (Magick) نام داود (م.) ۲. Byrun یا بابرون. شهرت قارمی جورج گوردد نائل سابرن مملقب به ششمین مارون بایرن (۱۸۲۲-۱۷۸۸)، شاعر رمانتیک انگلیسی، او هنگام تولد لیگ بود و تندحو. در سال ۱۷۹۸ لغب بازون را به نزت بود. هجاگو، شاعر عنایی، داستانسوا و...، از آثار معووف او درن ژوان، قیابیل و چایلد هرلد است (م.) (1)

از آنجا که عرفان یهود موضوع بحث این بخش از کتاب است. پس نخستین <sub>عرستی</sub>ها چنین خواهد بود: عرفان یهود چیست؟ از این اصطلاح به طور دقیق چه معنایی مراد می شود؟ آیا چنین مقوله یی هستی دارد، و اگر هست، چه چیز متمایز کننده ی آن از دیگر تجربه های عرفانی است؟ برای آن که توانایی پاسخگویی به این پرستی ها را، حتی در حد ناکامل آن یاشیم، ضروری است که انچه در کل در مورد عرفان می دانیم، به یاد آوریم. در نظر ندارم که مسأله یی با درونمایه ی تازه ره ادبیات گستر ده ی این موضوع در نیم قرن گذشته، بیافزایم؛ برخی از شما ممکن است آثار درخشانی را که اولین آندر هیل و دکتر روفوز جونز آ پیرامون این مسأله نگاشته اند. خوانده باشید هدفم تنها آن است که بازمانده ی نوشتارهایی را که برای هدف خود مهم می شمارم، از دم تیغ جدال های مابعد طبیعی و تاریخی آشتی ناپذیر که در جریان سده ی گذشته طرح و بحث شده، برهانم.

مساله ی پیچیده آن است که، گرچه در مورد بن یارهای سازنده ی پدیدارهایی کدفلسفه و تاریخ دان نام عرفان به آن داده، ایهامی وجود ندارد، با این همه، همان قدر تعریف های گوناگون هست که نویسندگان بی شمار و این درست است که برخی از تعریف ها بیشتر به مبهم کردن موضوع انجامیده تا روشن کردن آن. برداشتهای گمراد کننده را که نتیجه ی این تعریف هاست، می توان از ورای فهرست جالبی با عنوان «شناخت عرفان و تعریف های گوناگون آن»، دریافت که به صورت ضعیمه ای بر سخنرانی دکتر اینگه ۲ درباره ی «عرفان مسیحی» تدوین شده است.

بررسی دقیق برخی از این تعریفها که از اعتبار ویژهیی برخوردارند، می تواند نقطهی آغاز درستی برای پژوهش ما باشد.

دکتر روفوز جونز، در اثر درخشان خود به نام جستارهایی دربارهی آیین

عرفانی، موضوع را این گوند تعریف میکند: مین کلامی را به کار می گیرم که بیانگر آیینی است که تأکیدش بر بیداری بی میانجی نسبت به پیوند با یزدان، یعنی آگاهی باطنی و بی واسطه یا اشراق باشد: و این آیین همانا دین در حساس ترین، زنده ترین و نازک ترین مرتبه اش است. توماس آکویناس ، عرفان را به طور موجز علم به خدا از طریق تجربه Cognitic dei Experimentalis تعریف میکند. او نیز مانند بسیاری از عرفان پیش و پس از خود، به هنگام اشاره به عرفان، بر گفتار یکی از مزامیر تکیه میکند: "بچشید و بسینید که خداوند نیکوست. " . این همان چشیدن و دیدنی است که صرف نظر از این که تا چه حد معنوی باشد، عار ف اصیل آرزومند آن است. در آمدن به این مرحله و دستیابی به این تجربه ی درونی و اشراقی تنها از راه پیوند بی میانجی می توان آن را به طور دقیق توصیف کرد، همان راز بزرگی است که خود عرفا نیز، نه چندان کمتر از تاریخ نگاران، تلاش در بازگشایی آن داشته اند.

بايد يادأور شد كه اين تجربدى شخصى كه پژوهش و بازگشايى نظاميافتهى آن وظيفهى هر نوع نظريه پردازى عرفانى است، داراى ماهيتى متناقض نما و شطح آميز است. بى شك در مورد هر آن پژوهشى درست مى نمايد كه چنين تجربه هايى را نه با واژه ها، و شايد در جايى كه واژه ها يارى نكند، با خود عمل تبيين كند. چه نوع پيوند بى واسطه اى ممكن است ميان آفريدگار و آفريده، ميان بيكران و كرانمند وجود داشته باشد؛ و چگونه واژه ها توانايى تبيين تجربه اى را دارند كه هيچ نمونه ي عينى براى آن در اين جهان كرانمند انسانى وجود ندارد؟ با اين همه، استنتاج اين كه براى آن در اين جهان كرانمند انسانى وجود ندارد؟ با اين همه، استنتاج اين كه

۱. St. Thomas Aquinus (۱۳۲۵-۱۳۲۵ م)، صعروف به دانشور آسمانی، فیلسوف ایتالیایی، بزرگترین شخصیت فلسفهی مدرسی، یکی از بزرگترین قبدیسان کاتولیکاها، پیشگزار دستگاه فلسفی که پاپ نبری میردهم فلسقه ی رسمی مذهب کاتولیک اعلام کرد [م.] ۲. کتاب مزامیر دارد، مزمورسی و جهارم، ۹کتاب مقدس، عهد عتیق، ص ۸۹۳ [م.]

عرفان و فلسغدي يهود ۵۱

داوری درستی نیست و سطحی می نماید. خردمندانه تر آن است که فرض کنیم جهان معنوی عارف را می توان یا واژگانی همگون یا دانش خردمنشاند، تنها به یاری سطح بیان کرد. در میان روان شناسان، جی. استراتون <sup>۱</sup> در کتاب خود به نام روانشناسی زندگی دینی (۱۹۱۱)، تأکید ویژهای بر این تناقض ذاتی اندیشه و زندگی دینی، حتی در شکل ناعرفانی آن،گذاردداست. روشن است که عرفا درباره ی تجریه های شگفت شخصی شان و نیز تجربه ی یزدان که با اشراق او را مشاهده میکنند، سرشار از هر نوع تناقض است. کمینه ترین مورد آشکار این تناقض ها، مور د مشترک عرفای یهودی و مسیحی، است که اصطلاح «یزدان» به ندرت همسان با مفهوم نیستی به معنای عرفانی آن، توصیف شده است. در اینجا توضیحی درباره ی این اصطلاح نخواهم داد، چراکه در جای خود بدان می پردازم؛ فقط بر این امر تأکید می ورزم که آن واقعیت خاصی که عارف رؤیت میکند یا می چشد، تجربه ای از نوع بسیار نامعمول است.

در تاریخ عمومی دین، این تجربه ی بنیادی با اصطلاح «اتحاد عرفانی با یزدان» Unio Mystica مشخص شده است؛ اما این اصطلاح در عین حال هیچ دلالت خاصی ندارد. بسیاری از عرفا، چه بهودی و چه غیر یهودی، بدون استثنا، ذات نجربه ی شیدایی <sup>۲</sup> و غلیان <sup>۳</sup> ترس انگیز و طیران <sup>۴</sup> جان به بر ترین اقلیم آن را به مثابه اتحاد با خدا تصویر کردهاند. برای نمونه، عرفای یهودی نخستین که «انجمن اخوت»

1. Stration

۲. سلات غلبان عشق و عاشقی راگریند که در این مقام عاشق خود را فراموش کند و اهل جذبات را نیز گویند. عراقی گوید: «هر بپدل شیدایی افتاد بسودایی و بدر دل من الا سودات نمی افتد» (م.)

۳ غلیان دردی است که در سر نزول کند و ظاهر و باطن را مشغول کند: سر پاراد مر ماید. سر از آن باید که ظاهر را پاری کند و ماطن را نیز کار کند [م]

4. Soaring

سازمان یافته ای را در دوره ی تلمودی <sup>۱</sup> و پس از آن تشکیل دادند، تجربه ی خود را با اصطلاحهایی توصیف می کردند که گفتارهای حکمت آمیز ویژه ی عصر خود برگرفته بودند. آنان او پرواز جان به عرش، جایی که جان به رؤیت مجذوبانه ی جلال خداوندی و رازهای نهان او دست می یابد، سخن می گفتند. فاصله ای فراخ میان عرفان قدیم و عارفان حسیدی افتاده؛ یکی از اینان گفته است: «کسانی هستند که با خرد انسانی خود به یزدان خدمت می کنند، و افرادی دیگر که نگاه شگفت زده شان بر شنیستی» خیره مانده است... و آن کسی که به این بر ترین تجربه رسیده باشد، از خر دو از شکوه یزدانی و پر توهای روشن می یابد... و این همان تجربه رسیده باشد. از خر دو فردورزی در می گذارد؛ اما هنگامی که از تأمل خردمنشانه باز می گردد، آن را سرشار از شکوه یزدانی و پر توهای روشن می یابد... و این همان تجربه یی است که هر دو عارف

این تجربه ما را به یاد آوری بعدی رهنمون میکند: همسان انگاشتن تمامی هر آن چه که عرفان می خوانیم، با تجربه ی شخصی که در مرتبه ی مجذوبانه و شیدایی واقعیت می یابد، خطایی بیش نیست. عرفان، به مثابه پدیداری تاریخی در برگیرنده ی بسی بیش از این تجربه ی ویژه است که در بُن آن قرار دارد. خطر آن می رود که بیش از حد بر تعریف های نظری محض عرفان تکیه شود. نکته یی که می خواهم یاد آور شوم، آن است که چیزی به نام عرفان مجرد و محض وجود ندارد. یعنی پدیدار یا تجربه یی که هیچگونه پیوند ویژه با پدیدارهای آیینی دیگر نداشته

۱. ایمان از ارامی، مشتق از عبری = تعلیم]، مجموعه ی مدون شریقت شفاهی یهود به پیوست نفسیرهای خاخامها. در مقایسه با شریعت مکتوب. یهودیان مؤمن همه حا آن را معتبر می دانند. تلمود در مرحله ی اول شامل مشنا بود که متن شریعت شفاهی به عبری است و در مرحله ی بعد گمازا، به زبان آرامی، که توعی تغسیر و شرح بر مشنا به شمار می رود. تلمود خدی را است و در مرحله ی بعد گمازا، به زبان آرامی، که توعی تغسیر و شرح بر مشنا به شمار می رود. تلمود و در می رود. تمان را معتبر می دانند. گمازا، به زبان آرامی، که توعی تغسیر و شرح بر مشنا به شمار می رود. تلمود به عبری است و در مرحله ی بعد اور شلیمی یا در است و در مرحله ی بعد معازا، به زبان آرامی، که توعی تغسیر و شرح بر مشنا به شمار می رود. تلمود بروشلیمی یا اور شلیمی که به وسیله ی دانشوران فلسطین فراهم آمده، در اوایل قلن ۵ م پایان یافت: تلمود بایلی در اوایل قلن ۶ م فراهم شده و جون متن تلمود اور شلیمی کاملاً محفوظ نمانده برد، مرجع معتبر گردید، که توعی تفسیر شد. [م.]

باشد. چنین عرفانی هستی ندارد، بلکه فقط عرفان در یک نظام دینی ویژه: مسيحي، اسلامي، يهودي وجز أن، شناخته شده است. انكار ويژگي مشترک ميان عرفان های گونا گون بیهودد است، چرا که همین ویژگی در تحلیل تطبیقی تجربه های عرفانی به کار می آید؛ البته فقط در عصر کنونی است که باور به آیین عرفانی مجرد، زمیندی رشد یافته است. دلیلی که برای این باور گسترده می توان یافت، شاید گرایش «همه خدایی» باشد که در سدهی پیشین، بیش از هر زمان دیگر، تأثیر بسیاری بر اندیشه ی آیین بهود گذاشته است. تأثیر این گرایش را می توان در کوشش چندگانه برای طرد شگردهای شناختهی دین رسمی و قشری، به منظور تأسیس نوعي دين جهائي، پيگيري کرد. و به همين دليل، جنبه هاي تاريخي گوناگون عرفان - آن چه که در واقع بود - بیشتر به مثابه شکلهای تحریف شدهی نوعی عرفان ناب کیمیایی، بی پیوند با هر دین ویژه، تلقی می شد. از أن جاکه قصد ما پر داختن به گونهای مشخص از عرفان، یعنی عرفان یهود است، پس نبایست بر این قلمروهای انتزاعی، بیش از حد درنگ کنیم. افزون بر این، همان طور که الوین آندرهیل نیز به درستی یادآور شده است، مفهوم متداول عارف به عنوان اقتدار ناگرای دینی که هیچ تبعیتی از دین خود نمیکند، چندان اعتباری ندارد؛ در حالی که تاریخ نشان داده است که عرفای بزرگ، پیروان راستین دینهای بزرگ بودهاند.

عرفان یهود، به متابه مجموعهای از پدیدارهای تاریخی معین، نه کمتر از همتاهای مسیحی یا یونانیاش، خود را شناسانده است. پس بگذارید لحظهای درنگ کنیم و وضعیتهایی را بررسی کنیم که عرفان در متن آن، باگسترش تاریخی دین و به ویژه در دینهای یگانه انگار پدیدار شده است. تعریفهای داده شده برای اصطلاح عرفان، که من نمونههایی از آن را ارائه کردم، فقط به سادگی ما را به این نتیجه رهنمون میشود که هر دینی از تن مبتنی بر عرفان بوده است ؛ همان طور که دیدیم، این واقعیت با واژههای گوناگون از سوی روفوز جونز بیان شده است. آیا دین بدون نوعی «آگاهی بی میانجی در پیوند با یزدان» تصور پذیر است؟ این شیوه ی بیان، در واقع، جُستاری پایان ناپذیر را پیش مینهد واقعیت آن است که هیچ کس به طور جدی در این اندیشه نیست که اصطلاح عرفان را به جلوههای باستانی دیـنهای بزرگ اطلاق کند. خردمندانه خواهد بود که حضرت موسی را یک عارف بنامیم، یا پیامبران را تنها به دلیل توانایی تجربه ی دینی بی واسطه عارف بنامیم. من به نوبه ی خود، قصد ندارم اصطلاحهایی را به کار گیرم که تفاوتهای واقعی شناخته شده را تیره تر و دستیابی به ریشه ی مسأله را مشکل تر کند.

### (٣)

نکتهیی که مایلم نخست طرح کنم، این است که: عرفان مرحلهای معین در گسترش تاریخی دین است که در شرایطی بس ویژه پدیدار میشود و در پیوند با و جداناپذیر از یک مرحلدی مشخص آگاهی دینی است: عرفان، همزمان با دیگر بعدهای هستی شناسانه که هیچ جایگاهی به عرفان به مفهوم متعارف آن اختصاص نمی دهنه، نمی آمیزد.

نخستين مرحله، نمايانگر جهانى است سرشار از ايزدانى كه انسان در هر گام با آنها رو در روست و توانايي تجربه ي ميان انسان و خدا بُعدى از معرفت درونى نشده باشد. جايگاهى براى عرفان نخواهد بود. به هر حال، اين مرحله يى است كه فقط دوران كودكى انسان. يعنى عصر اسطوره يى، در آن تداوم داشته است. مسايلى چون معرفت بى واسطه نسبت به پيوند درونى و پيوند دوسويه ي چيزها و واقعيت موجود، وحدت گوهري پديدارها كه پيشيني دوگانگي و در واقع به دور از آن است، جهان همبسته ي دورهى اسطوره يى انسان گار با درونمايه ي عرفان است. اما همزمان روشن خواهد شد كه چرا بن پارهايى از اين آموزه ي پگانه انگارانه در مرتبه يى ديگر و به هيأتى متفاوت، در آموزه ي عرفانى دوباره نمايان مى شود. در اين مرحله ي نخست، طبيعت قلمرو پيوند انسان با يزدان است.

در دورهی دوم، انسان هیچ معرفتی به عرفان راستین ندارد، عصری که در آن

پیدایش و پیشرفت پیروزمندانه ی دین رخ مینماید. برترین وظیفه ی هر دین و آیین، همانا ویران کردن توازن رویایی انسان ـ توازن عالم و یزدان ـ است تا آدمی را از جورت قدیمی آن، در برگیر نده ی هاویه یی ژرف است میان یزدان یعنی وجود متمالی یا نامتناهی و انسان یا افریده ی نامتناهی. به همین دلیل، پدیداری دین نهادی در واقع همان مرحله ی قدیمی تاریخ دین است؛ در واقع. عرفان در این دوره بیس از هر دوزه ی دیگر، دگرگونی پذیرفته است. انسان به گونه ای دوگانگی بنیادی، یودانی و نیز با بانگ انسان عارف. دین های یا یا بیداری دوره است، در واقع. عرفان در این دوره بیس از هر دوزه ی دیگر، دگرگونی پذیرفته است. انسان به گونه ای دوگانگی بنیادی، یودانی و نیز با بانگ انسان عارف. دین های یگانه انگار با معرفت حضوری پایدار نسبت به این قطبیت، یعنی وجود ورطه یی که هرگز گذر کردنی و اتعال پذیر نیست، بلکه کنش دینی و اخلاقی انسان و جامعه ی انسانی می دانند که کارکرد دوسویه شان در این گستره تاریخ را می سازد، همچون صحنه یی که در آن، داستان پیوند میان

فقط در اين مرحله است كه دين، در تاريخ، بيان قديمى خود را در يک طريقهى زندگى اجتماعى و اعتقادى ويژه مى يابد، تنها در اين زمان است كه ماگوام پيدايش پديدارى به ئام عرفان هستيم: پيدايي آن را مى توان همزمان با مرحله يى دانست كه به يک اعتبار دورهى خيال پردازى ديئ است. عرفان هاويه يا ورطه را خوار نمى شمرد و انكار نمى كند؛ برعكس، عرفان با آگاهى بر وجود اين ورطه آغاز مى نهد، اما از آنجا رهسيار مى شود تا به جستجوى رازى بپردازد كه از هر سو آن را در ميان مى گيرد، رازى پنهان كه آن را گسترش خواهد داد. عرفان مى كوشد تا اجزا پراكنده يى راكه با انقلاب دينى از هم گسسته، به هم آورد و آن يگانگي قديمى راكه دين از هم پاشيده بود، دوباره برقرار كند؛ اما در اقليمى نو، يعنى جايگاهى كه در آن، جهان اساطيرى با جانِ آدمى ديدار مىكند. پس جان گسترهى عرفان مى شود و رهروي معنوى از قلمروگونه گونې چیزها تا تجربدی یگانگی یزدانی، کددر این مرحله به منابه وحدت نخستینی نمامی چیزها الگاشته می شود، وظیفهی اصلی عرفان میگردد. بنابراین، عرفان تا حدی دلالت بر نوزایي اندیشدی اسطوره یی دارد، گرچه تفاوت موجود نباید از نظر دور بماند؛ تفاوت میان وحدتی که پیش از ثنویت وجود دارد و وحدتی که در نتیجه ی جهشی نو در معرفت دیتی، قراچنگ می آید.

از نظر ناریخی، ظهور این گرایشهای عرفانی دارای پیوند با یک عامل ویژه است. معرفت دینی با پدیدار شدن نظامهای نهادی قدیم دین تحلیل نرفت، بلکه نيروي آفرينندماش تداوم يافت؛ اگر چه تأتير صوري يک دين خاص ممکن است. چتان باشد که هر حس دینی اصیل را هم برای مدتی طولانی زیر چیرگی خود اورد. در خلال این دورد ارزشهایی که این نظام دینی خاص بنیاد نهاده بود، به معنای راستین خود و نیروی جذب احساس عارفها دست یافت. به هر روی، امکان دارد حتی انگیزمهای دینی تازهای پدیدار شوند که خطر برخورد با معیار ارزش های تثبیت شده ی دین تاریخی را پیش آورند. در اصل، آن چه انگیزه ی پدیداری عرفان می شود، وضعیتی است که در آن، این انگیز مهای نو به کالید نظام دینی قدیم پورش نمیبرند تا نظامی تازه بنیان نهند، بلکه گرایش دارند که در چارچوب همان نظام، بملنند. هنگامی که چنین وضعیتی بدید آید، اشتیاق به روی آوردن به ارزشهای دینی نوکه در پیوند با تجربه ی دینی تازه است، بیان خود را در تعبیری نو از ارزشهای کهنه می یابد، ارزشهایی که به ندرت معنایی زرف و درخشان به خود میگیرند؛ در عین حال، آن ارزش نوی که بیشتر با ارزش های کهده متفاوت است، معنای آلها را دگرگون می سازد. بدین ترتیب، آفرینش، وحی و رستگاری که برخی از مفهومهای دینی بسیار مهم به شمار می روند، معناهایی متفاوت و تازه می بایند که نمایانگر بعد ویژهای از تجربهی عرفانی، یعنی پیوند بی میانجی میان فرد و یزدان است.

برای نمونه، الهام و اشراق از دید عارف فقط یک رخداد تاریخی معین نیست که

در لحظه ی موعود در تاریخ، نقطه ی یایانی بر هر پیوند بی میانجی دیگر میان انسان و یزدان بنهد. عارف بی آنکه در اندیشه ی انکار مکاشفه به مثابه یک واقعیت تاریخی باشد. بر این تصور است که سرچشمه ی معرفت دینی و تجریه یی که از قلب خود او جای انگاره ی وحی، عارف نوشدن پیوسته ی این کنش رامی بیند. او این الهام تازه ی وارده به خود یا پیر معنوی اش را با متن کتاب های مقدس قدیم در پیوند می بیند و وارده به خود یا پیر معنوی اش را با متن کتاب های مقدس قدیم در پیوند می بیند و می کند از دید عارف، کنش واقعی الهام به جامعه در بای نمونه الهام در کوه سیناد اب می کند از دید عارف، کنش واقعی الهام به جامعه در ای نمونه الهام در کوه سیناد اب می شود و صورتی دیگر می شود که معنای راستین آن هنوز باید خود را آشکار کند: همچون دیگر ارزش های دینی، با گذشتن از سیاله ی آتشین آگاهی عرفانی ذوب می شود و صورتی دیگر می یابد. سی شگفتانگیز می نماید که تصور کنیم عارف خود را محدود به چارچوب شریعت دینی کند: در برایر، او بیشتر آگاهای عرفانی ذوب را محدود به چارچوب شریعت دین کند: در برایر، او بیشتر آگاهانه یا ناآگاهانه از را محدود به چارچوب شویعت دین کند: در برایر، او بیشتر آگاهانه یا ناآگاهانه از را محدود به چارچوب شریعت دین کند: در برایر، او بیشتر آگاهانه یا ناآگاهانه از را محدود به چارچوب شریعت دین کند: در برایر، او بیشتر آگاهانه یا ناآگاهانه از را محدود به چارچوب شریعت دین کند: در برایر، او بیشتر آگاهانه یا ناآگاهانه از

در اینجا ضروری نمی بینم چیزی بیشتر دربارهی ریشهی گرایش عارف به بدعنگذار را بیان کنم. جامعهی دینی همیشه نباید با چنین بدعتگذاری با آتش و شمسیر بجنگد: چراکه احتمال دارد ماهیت بدعتگذاری او قهم و بازشناسی نشده باشد. در عارف در سازش دادن خود با قرهنگ «اهل تقلید» موفق می شود و آن را به مثابه بازو یا ابزار اندیشهی خود به کار می گیرد. در واقع امر، این همان کاری است که بسیاری از قبالاها انجام دادهاند.

۱ مزلف اشاره به تجلی و ظهور بزدان و بخلام او در نظر تمامی قوم بی اسرئیل بو کوه سیبا از راه وحی به حصوت موجی و هندور قرمان چیکند، کناب مقدمن، سفر خزوج، ۱۱۹، ۱۱، ص ۱۱۴ (م ) ( \* )

جنانکه مشاهده کردیم، آیین عرفانی در جستجوی آن است تا مفهوم خدا راکه در آگاهی دینی ویژه ی محیط اجتماعی خود با ||و| رودر رو می شود، از یک موضوع معرفت جزمی به یک عین شهودی و تجربه ی زنده و بدیع دگرگون سازد. علاوه بر این، ایین قبالا در پی نعبیر این تجربه با روشی تازه است. تجربه ی عینی این آموزه، آگاهی یافتن به یزدان، پیوسته و به ویژه در شکلهای پیشر قته تر آگاهی عرفانی، با آرمانی خاص پیوند می خورد. این آرمان، این نظریه ی عرفانی، همزمان هم نظریه ی شناخت عرفانی یزدان و الهام است و هم راهی که به راستی رهنمون می شود.

اکنون بایدروشن شده باشدکه چرا صورتهای بیرونی و ظاهری آیین عرفانی در قلمرو یک دین خاص، در حد زیادی از ورای درونمایه ارزش های یقیئی آن دین، به رسمیت شناخته شده و تجلیل می شود. بنابراین، نمی توان استظار داشت که سیمای عرفان یهود همانند رهبانیت کاتولیک، آناباپتیستها ایا تصوف اسلامی باشد. جنبه های ویژه ی عرفان مسیحی از مفهوم شخص نجات دهنده [منجی] یا میانجی میان یزدان و انسان گرفته تا تعبیر عرفانی مصایب آ مسیح که در تجربه ی شخصی هر فرد رخ می نماید، همه و همه برای یهودیت و عرفان آن بیگانه است. باور عرفانی عرفای یهودی از مفهوم ها و ارزش های خاص یهودیت سرچشمه گرفته، یعنی در نهایت از باور به یگانگی یزدان و معنای مکاشفه ی او چنان که در تورات یعنی شریعت مقدس دین یهود آورده شده است.

عرفان یهود در شکلهای گوناگونش، نمایانگر تلاشی است برای تقسیر

۸ ماهامه ا آبایاتیست ها از بونانی = دوباره شعمید دهمندگان)، فرفه هایی از مسیحیان بروتستان که تعمید دوردی کودکی را فاقد ارزش می شماردد و معتقدند که مؤسان واقعی بابد بار دیگر نعمید یابت به علت عنواخواهی از جدایی کلیسا از دولت، زیر شکتجه فرار گرفتند. نوتر یا عقیدهی آنان مخالف بود. از رهبوان آنان منتسو و یاهان ایدینی است (م.) عقیدهی در اندوم و علمان عبی از رماد شام وابسین نا حتگام مرگ، داستان زندگی. موسیتی و میایت از دولت، زیر شکتجه فرار گرفتند. نوتر یا عقیدهی آنان مخالف بود. از رهبوان آنان منتسو و یاهان ایدین است (م.) می معتقدید که موان کرفتند. نوتر یا عقیدهی آنان مخالف بود. از رهبوان آنان منتسو و یاهان ایدین است (م.) مرگ، داستان زندگی. موسیتی و معایتی دارد گرفتند. نوتر یا معیدهی آنان مخالف بود. از رهبوان آنان منتسو و یاهان ایدین است (م.) مرگ، داستان زندگی. موسیتی و معایت رابتی و بالای حسی از رماد شام وابسین نا حتگام مرگ، داستان زندگی. موسیتی و معایتی و معایتی در بالای حسین از رماد شام وابسین یا متگام مرگ، داستان زندگی.

ارزشهای دینی یهود با معیار ارزشهای عرفانی، این ایی تأکیدش بر باور به خدای زنددیی است که خود را در کُنش آفرینش، وحی و رستگاری متجلی می سازد. مراقبهی عرفانی بر این باور، در نهایت امر به پیدایش معنای مجرد یک فلک ، یعنی کل عالم قدس می انجامد که جهان دادههای حسی ما را فراگرفته و در تمامی هستندهها پدیدار شده و پویا است. این همان معنایی است که قبالاها از فلک الافلاک یا عالم سفیروت مراد می کنند. من علاقدمندم که درباردی این معنا توضیح بیشتری بدهم.

صفتهای خدای زنده از دید قبالاها، در مقایسه با معنایی که فیلسوفهای یهودی برداشت میکنند، به گونه یی متفاوت ادراک شده و دستخوش دگرگونی ویژدای شده است. در میان فیلسوف، ابن میمون<sup>۴</sup>، در رسالهی خود به نام دلالةالحائرین<sup>د</sup> خود را مقید به این پرسش کرده که: چگونه میتوان گفت که خدا زنده است؟ آیا این خود مستلزم حدگذاری بر وجود نامتناهی نیست؟ و او خود

۲ World of the "Soffmin"، محیط بر عالم حسمانی است. در آل هیچ ستاره بیست و ورای آن مه نهیگی است و نه ماده آن را فلک اطلس، فلک والا، فلک مزرگ نیز خوانبند. در دین پنهود محمدتهای نیکو و گنش های کمالگراه جایگاه سروری گوهر و فرانگی است [م.] ۲ ابر میعران Ibn Maimonides یا Ibn Moses Bea Maimon (۲۰۱۲-۲۰۱۰) فیلوف و یوشک و عالم یهودی اهل فوطبه (اسیانیا)، ده رساله ی یوشکی مه زباد عربی مگاشت که مشهورترین آن کناب التضول فی الطب است که معلاً با آثار دیگرش به عبری ترحمه شد؛ در زمینه ی قدانون مغمله می اراحکام متنا بوشته در فلسفه کناب معروف او دلانه الحالوین است [م.] 5. Guide of the Papplexed

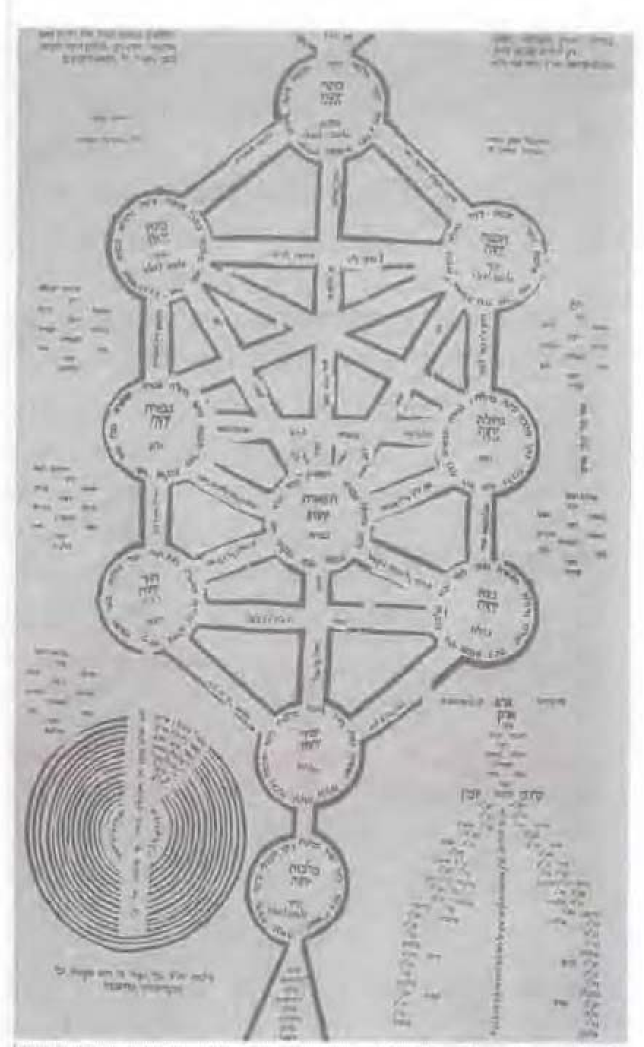


Figure 1. Caroli marries the Intervision of the one lights. "Silver production of 1 Know Warming Forena, Synamical Tell, Area edited 1.9 Lot

عرفان و فلسقحی پہود - ۲۱

استدلال میکند که، کلمات «خدا زنده است» فقط بدان معناست که خدا سرده یا به عبارت دیگر اوضد هر چیز سلبی است؛ او سلب سلب است. واما عارف قبالا تمایز و نه نعارص میان بردان شناخته و ناشناخته را مهم می داند، که از سوی فیلسوف های یهود انکار شده و پاسخی کاملاً متغاوت به این پرسش می دهد.

هیچ آفریددای نمی نواند گمانی درباردی خدای ناشناخته یا پیهان داشته باشد. در غایت امر، هر شناختی از خدا مبننی بر صورتی از پیوند میان [او] و أفريده اش است، يعنى مبتنى برتجلي خدا درغيرونه پيوند ميان [او] و إذاتش إ-بحثى درگرفته است مبنى بر اين كه تفاوت ميان معناى خدا در ذاتش باغيب مطلق (deus nhsconditus) وخدا در تجلی[اش]، در عرفان قبالا ناشناخته مانده است. این برخورد به نظر من برداشتی نادرست از واقعیتها است. در برابر، دوگانگی مندرج در این دو وجه خدای بگاند. که هر دو در قاموس یزدان شناختی رادهای ممکن باور داشتن به الوهیتاند، میآلدیی است که عرفای یهود با ژرفکاری بدان پرداختهاند. این مسأله سبب شده که بیشتر عرفاگرایش به کاربرد قاعدههای رمزی ( داشته باشند؛ البته کشاکش این منش و روش با آگاهی دینی یگانه انگار، تنها در ييشرفت بعدى أيين قبالا بدطور كامل أشكار شد. قبالاها يافتن قاعدهها ونشائهها در دستورکار خود داشتند تا آنجاکه کمترین بهانه یی به فیلسوف ها برای تاختن بر آنان ندهد. به همین دلیل، مسأله ی تضاد ذاتی میان دو وجه یزدان. همواره چندان آشکارا مطرح نشده، مگر در «اصول عقاید» مشهور یک نویسنده ی گمنام حدود سالهای ۱۳۰۰؛ بر اساس نظر او، بزدان در ذاتش ٔ به عنوان وجودی مطلق، و به پیروی آن، عین ذات، موضوع الهام نمی شود، و در دستورهای الهامی و متن کتاب مقدس و در حدیث خاخامی، گنجانده نشده و نمی تواند بشود. [او] در این متن ها نمی گنجد و از این رو، یزدان هیچ نام ثبت شده یی در این متن ها ندارد، چرا که هر

1. Fornulas

2. God in Himself

کلمهی منن کتاب مقدس سرانجام به یکی از جنیههای تجلی [او از بُعد آفرینش اشاره دارد. بر این اساس، از خدای زنده، خدای دینی که این متن ها به وجود او گواهی میدهند و نامهای بی شمار دارد ـ که به باور قیالاها، سرچشمهی نامهای یزدان بر آمده از یاری عین ذات اوست، نه نامگذاری انسانی ـ یعنی از خدا در *ذاتش* (absconditus)، خدایی که پنهان در ذات خویش است. فقط به مفهومی مجازی که به یاری واژمها می توان از آن نام برد و در قاموس عرفانی حتی این نامها محازی که به یاری واژمها می توان از آن نام برد و در قاموس عرفانی حتی این نامها نخستین، همانا تعبیرهایی چون «علت العلل»، «حقیقت حقیقتها <sup>(</sup>ه و «واحد نامقید<sup>۲</sup>» و فراتر و برتر از همه تعبیر نامتاهی رمزی معلوب قیالاهای اسپانیایی نامقید<sup>۲</sup>» و فراتر و برتر از همه تعبیر نامتاهی SOS-*En*یود این صفت پسینی.

اسحاق کور<sup>۳</sup> (از نخستین قبالاهای دارای شخصیت ممتاز) اصطلاح خدا در ذاتش (abscondisus) را به معنای «آنچه که با فکر ادراک نشود»، نه به مفهوم «[او]یی که چیز دیگر نیست»، می داند. روشن است که آیین قبالا با مسلم انگاشتن واقعیت بنیادی نامتشخص یزدان، که فقط در روند آفرینش و وحی متشخص شده یا به عنوان شخص هویدا می شود. بنیان شخصیت پخشی تورات به مفهوم خدا را کنار می گذارد. پس نمی توان انکار کرد که نویسنده در مورد تعثیل عرفانی یاد شده و طرح این مسأله که اصطلاح که En-Sof حتی در کتاب مقدس و مجموعه ی شریعت شفاهی یهود هم یاد نشده، برحق است. در سخنرانی های پعدی مشاهده خواهیم کرد که

المنتخب و مستحيل ليست و منكثر و مستحيل ليست و منكثر و مستحيل ليست و متعبد و مستحيل ليست و مستحيل ليست و متصف به صفتى از صفات اجسام ليست و در معرض كود و فساد هم ليست و شبيه به جيزى بيست. الهدايه الى فرائض الفلوب، ص ٨٨ و لاقيد يعنى عدم تشحيص و قيد واحد حقيقى [م.] 3. Issac the Blind

Oreal Reality ، مراد ذات احدیث است که حضرت جمع و حصرت وحودی خوانند. کشاف ص ۲۳۵ [م.]

مكتبهای اصلی آیین قبالا چگونه به این سأله پر داختداند شگفتانگیز نخواهد بودکه بدانیم برای بازگون نمایی اصطلاح نامتشخص En-Srif به خدای متشخص در کتاب مقدس و آموزدی بدعتگذارانه ی محض دوگانه انگری ذاتی میان ذات نامنشخص پنهان و آفریننده ی متشخص، نظریه پر دازی شده است. با این همه هم اکنون، ما بیشتر به جنبه ی دوم یکانگی افریننده می پر دازی معرفتی آیین فیالا را قطعی برای دین راستین است و موضوع اصلی نظریه پر دازی معرفتی آیین فیالا را تنکیل می دهد.

عارف کوشش دارد که خود را از حصور زنده ی خدا، خدای کتاب مقدس، خدای مهربان و دانا و دادگر و بخشاینده، مطمئن کند؛ اما همزمان نمی تواند از تصور خدای پنهان که از ازل در پرده های ذات خود، یا به تعبیر مشخص تر قبالاها «در پرده های غیب[اش ا، پنهان است، چشم بپوشد. این خدای پنهان دارای صفت ویژدیی نیست، اما خدای زنده یی که کتاب مقدس از او اسخن می گوید و تمامی دین ها به او باور دارند. ماید دارای صفت هایی باشد که نمایانگر معیار شخصی ارزش های اخلاقی عارف نیز در مرتبه یی دیگر است: اینکه خدا مهربان است؛ خدا قهار <sup>۱</sup> است، خدا بختاینده و دادگر است و… همان گونه که در فرصت های بعدی خواهیم دید. عارف حتی از تأیید این گمان که ریشه ی شر را هم در خدا بیابد، روی بر نمی تابد. لطف <sup>۱</sup>

۱ Startin غصب، قین سخط، از صفات جلالی حداوند است که متعلق به قبیر و عظمت و عوت باشد. قهار ذات حق است به اعتبار عنفت قنهاریت که اوست. قبهار بالاستحقاق الفسیر حدائق، ص. ۶۰۶، تأیید حق است به ها کردی موادها و بارداشش نفس است از آرزوها (عوالقاعی فوی عباده)، گشت المحجوب. ص ۲۹۲ [م.]

۲ متاه معنای یوست و احسال هم آمده: از معاص حدی حق اطف و رحمت سند آیچه بنده را به طاعت حق نزدینگ کند و از معاصی مور کند. لطف گرید. کشاف. ص ۱۳۵۸ از بیرورش دادن عاشق را گویند به طرین مشاهدت و مولقیت، و گمنه اند مراد او لطف تأیید حق سند به مقام سرور و دوام مشاهدت و قرار حال اندر حیت استقامت. مولوی اماشتم بر لطف و بر قهرش به حد این عجب من عامیق این هو دو ضده [م.] خدا بر عارف تنها نفي شر نيست، بلكه تمامي فلک روشنان يزدانی است که در آن، يزدان از وراي مفهوم لطف، خود را در نظر عارف قبالايی نمايان میکند.

این فلکها که بیشتر به میانجی تمثیلهای اسطوره ہی توصیف می شوند و کلید دورنمای جغرافیای قلمرو معنوی را به دست میدهد، خود چیزی نیست جز مرتبه هایی که در آن نیروی آفریننده آشکار می شود. هر صغت نمایانگر مرتبه ای است در برگیرنده ی صفت قهر و داوری سختگیرانیه که نگر عارفانه آن را با سرچشمه ی شر در گوهر یزدان پیوند می دهد. عارفی که برانگیخته می شود تا معنای یگانگی بزدان را دریابد، در نخستین وهله، با همبافتی نامتناهی از فلکها و مرتبههای آسمانی رو در رو می شود که در متن های قبالایی توصیف شده است. با سیر در این فلک فلکها Sefiroth او به مفهوم یزدان به مثابه گوهر یگانه و علت تمامي اين تضادها، فرامي برد. به طور كلي، عرفا يزدان را نه به عنوان وجود مطلق و نه دگرگونی مطلق، بلکه به مثابه آمیزهی این دو آ، ادراک میکنند؛ چه خدای پنهان که ما هیچ شناختی از او نداریم، چه خدای زندهی تجربه ی دینی و معنوی، هر دو یکی هستند. به عبارت دیگر، آیین قبالا دوگانه گرا نیست، اگر چه از نظر تاریخی پیوند بسیار نژدیکی میان شیوه ی نگرش آن ها و عرفایی که به دو سرچشمه ی متصاد آفرینش باور دارند، هست. در برابر، تمام نیروی نظریه پردازان قبالای «کهن کیش» صرف امر چارهاندیشی برای پیامدهای دوگانه انگاری می شود: اگر چنین نبود قبالاها نمی توانستند خود را با جامعهی یهود همساز کنند.

به نظر من، شاید بتوان گفت، تعبیر عرفانی صفتها و یگانه بودن یـزدان در أموزهی افلک فلکها»، نزد همهی قبالاها مشترک است، اما همزمان، رامحلهایی که مکتبهای گوناگون آیین قبالاارائه میکنند، با یکدیگر متفاوت است. با این همه،

1. Divine Light

۲. این عربی نیز معتقد است عارف حقیقی یا انسان کامل کسی است که سواند خدا را به جمع با اتحاد بین تشبیه و تنزیه بشناصد به فقط به مطلق یا یک وجه (م )

تمامی عرفای یهودی، از تراپوتا<sup>۱</sup> که آموزداش به وسیلهی فیلن اسکندرانی<sup>۱</sup> شرج سدد تا آخرین عارف حسیدی، همگی تعبیری همسان از تورات دارند؛ تورات<sup>۱</sup> به دید آنها پیکردای زنده است که در زیر روبه ی ظاهری آن، زندگی معنوی سیلان دارد و جان جهان می تبد؛ هر یک از رویه های بی شمار این قلمرو پنهان، به یک معنای ژرف و معنوی تورات پیوند خورده است. به سخن دیگر، تورات تنها در برگیرنده فصل ها، عبارتها و واژه ها نیست؛ در برابر، تورات بازنمون خرد معنای بردان پنداشته می شود که همواره پر توهای نور تازدای را فرا می آفکند عهد عتیق همان قانون های تاریخی مردم برگزیده نیست. بلکه آن را هم در برمی گیرد؛ و برتر از آن، قانون های تاریخی مردم برگزیده نیست. بلکه آن را هم در برمی گیرد؛ و برتر از آن، مجموعه ی شکلی حرف های گنجانده در تورات، چه باکلام انسانی فهم شدئی باشد یا نباشد، نماد جنبه ای از نیروی آفریننده یزدان است که در گیتی کنش پویا دارد؛ همان گونه که اندیشه های یزدان در مقایسه با فکر آدمی، دارای کمال و ژرفنای همان گونه که اندیشه های یزدان در مقایسه با فکر آدمی، دارای کمال و ژرفنای همان گونه که اندیشه های یزدان در مقایسه با فکر آدمی، دارای کمال و ژرفنای بیکران است، از این روی، هیچ تعبیر یگانه ای از تورات به بیان انسانی، توانایی تفسیر

#### I. Therapeutae

۶۶ أبين فنالا

تمامی معنای آن را ندارد. نمی توان انکار کردکه این شیوه ی تعبیر برای فهم سطحی و ساده از کناب مقدس بی نتیجه مانده است، اما همزمان بایستی پذیر فت که اگر در پرتو این نور روشنان به کتاب های مقدس نگریسته شود. پشتوانه ای استوار برای افرادی است که در نوشته های این کتاب ها. راز زندگی خود و یزدان خویش را بازیابند. سرنوشت معمول تمامی نوشته های آیینی آن است که کم و بیش از هدف آفریننده شان به دور می افتند. زندگی پس از مرگشان چگونه خواهد بود و آن جنبه هایی که از سوی نسل های آینده بازیافته خواهد شد؛ آیا همواره اه میت بیشتری نسبت به معنای آغازین شان خواهند یافت؟ و فراتر از همه، چه کسی می داند که معنای آغازین آن ها چه بوده است؟

(\Delta)

عرفای یهود همچون دیگر همکیشان معنوی مسیحی خود، نمی توانند از این مسأله گریزی داشته باشند که پیوند عرفان و واقعیت های بنیادی زندگی و اندیشه ی انسانی بسیار متناقض نماست. اما در آیین قبالا، این تناقض های ذهنی به شکلی خاص نمایان می شود. برای نمونه، می توان از تضاد میان تجربه ی عرفانی و کلام سخن گفت که یکی از مسایل بنیادی اندیشه ی عرفانی در سده های گذشته است. چگونه می توان دانش عرفانی را که دارای گوهر فرازبانی است با گفتار بیان کرد؟

چگونه ممکن است با واژهها، نهانی ترین پیوند، یعنی پیوند فرد با خدا را، به روشنی تفسیر کرد؟ و با این همه، اشتیاق عارف به حدیثِ نفس، بس بسیار است.

عرفا پیوسته و اندوهگنانه شکوه از نارسایی واژهها در بیان احساس واقعی دارند، اما همزمان، واژهها را والامی انگارند؛ آنان به خطا هم دست می یازند و هرگز از کوشش برای بیان ناگفتنی ها با گفتار روی نمی گردانند. تمامی نویسندگانی که درباره ی عرفان کار کردهاند، بر این نکته تأکید ورزیدهاند. عرفان یهود استثنا نیست، با این همه، دارای دو ویژگی نامعمول است که گاه پیوندهایی مشترک دارند. نخستین چیزی که در ذهن دارم. آن است که قبالاها به تجربه ی متعالی بسانِ عامل بازدارنده مینگرند: مسأله ی دوم، گرایش یقینی و مابعد طبیعی انان به کلام، همچون ابزار بیان ویژه ی خود یزدان است.

اگر نوشته های عرفای یهود را با متن های عرفانی دیگر دین ها مقایسه کنید. تفاوت آشکاری را می یابید، تفاوتی که فهم معنای ژرفتر آیین فیالایی را تا حدی دشوار و حتی ناممکن کردد است. این پندار و فرضیه بسی دور از واقعیت است که تجربه ی عرفانی فیالاها تهی از چیزی است که گوهر تجربه ی عرفانی را در هر عصر و هر ملکی می سازد. تجربه ی شیدایی، رودررویی با هستی بیکران در مغاک جان خویشتن خود. یا حس دور افتادگی از اصل و گوهر، را عارفان یهودی نیز از سر گذراندهاند. در غیر این صورت، چگونه یکی از بنیادی ترین و اصیل ترین غریزه های انسانی می توانست بیان شود؟ از سوی دیگر، تفاوت های موجود، با همه ی بی میلی و حس ناخوشایند بیان احساس تجربه های عرفانی از راه گفتار یا واژه ها بیان شده است. اما نه تنها شکل بیان این تجربه های عرفانی از راه گفتار یا واژه ها بیان شده آشکارسازی معرفت شهودی نیز از سوی برخی عرفار د شده است.

شگفت آن که زندگینامه های خود نگاشت عرفای بزرگی که تلاش کرده اند تا شبنمهایی از دریای نهفته ی درونی را به شیوه یی پر ایهام و بی میانچی ابراز دارند، مایه ی شکوه و جلال متن های عرفانی است. این بازگویی های عرفانی با وجود تمامی تناقض های مشهورشان، نه تنها برخی از مواد مهم فهم عرفانی را فراهم می آورند، بلکه بسیاری از آن ها همچون مرواریدهایی راستین در صدف ادبیات اند. با این همه، قبالاها چندان رغبتی به زندگینامه های خود نوشت عرفانی ندارند. آنان بیشتر به بازنمایی و بازگویی صفت های یزدانی و دیگر بعدهای سر خود به شیوه ای نامعمول،

۱. «آن بارک و گشت سر دار ملند جرمش ايد برد كه أسرار هويدا ميكرد.» (حافظ) [م]

یعنی سوختن ا معنوی، گرایش دارند، همان گونه که چشیدهاند و سفینه وانهادهاند. آنان به شرح هجران و حال عینی فخر میکنند و از این که شخصیت باطنی شان تصویری بیرونی بیابد، رویگرداناند. گنجیندی بیانی که در اختیار این عرفاست، در مقایسه با زندگینامهی خودنوشت هم سلوکهایشان دارای اهمیت درجه دوم نیست؛گویی آنان در تارهای حس شرم محصورند. چنین نیست که در کل هیچ سند و مدرکی دربارهی تجربهی شخصی و باطنی عرفانی آیین قیالایی موجود نباشد. بلکه صفت مشخصهی قبالاها آن است که تا حدی تمامی نوشتهها خطی است و آنها خود اجازهی نشر این نوشتارها را ندادهاند. در واقع، نوعی خودسانسوری از سوی فبالاها با حذف عبارتهایی در دستنوشتهها، عبارتهایی که دارای ماهیت بسیار شخصی و درونی عرفانی است، یا پیشگیری از چاپ آنبها، اعمال شده. در بخشهای آینده که تمونههای برجستهای از این سانسور را ارائه خواهم کرد، دوباره به این نکته اشاره میکنم. در کل، به این باور گرایش دارم که رویگردانی از خشنودی بسیار شخصی نسبت به حدیث نفس، ممکن است در میان علتهای گوناگون، معلول این واقعیت باشد که یهودیان نوعی حس به ویژه زنده و روشن از ناسازگاری میان تجربهی عرفانی و تصور یزدان با تأکید بر جنبههای آفریننده، بادشاه و شريعت گذارش، حفظ كردهاند. روشن است كه نبود عنصر زندگينامه ی خودنوشت، سدی بر هرگونه فهم روان شناختی از عرفان یهود است، چرا که روان شناسی عرفانی در درجهی اول متکی به مطالعهی متن هایی است که در پیوند با زندگینامه ی خود ئۈشت مىياشد.

۱ أنكد به مقام كمال عبوديت رسيده و متحقق به حق كشته, سوختر را تجربه كوده است؛ سوخته كويد. قصه عاشق و معشوق. حديث فراق و رضال است، درد زده بي نايد كه قصهى دردمندال حواند. عاشتي بايد كه از درد عشق و سور عاشقان خبر دارد؛ سوخته بي بايد كه سور حسرتياد در وى اتو كند كشف الاسوار، ج له ص ١٣٠ عطار كويد: أتش عشق نو در جال خوشترست دار زعشقت آتش انشان خوشترست

می توان گفت که در تاریخ طولانی آیین قبالایی، شمار قبالاهایی که آموزهها و نوشنههایشان نشان هویتی آشکار بر خود داشته باشند، بسی اندک است؛ البته در این مورد استئنایی هم وجود دارد و آن جنبش حسیدی و رهبران آن تا سال ۱۷۵۰ است. ابن امر تا حدی نتیجه ی کمگویی و سکوت شخصی است و همانگونه که مشاهده کردیم، ویژگی مشترک تمامی عرفای بهود است. به هر حال، بررسی منابع مربوط بد شخصیت بسیاری از قبالاها، از جمله نویسندگانی که تأثیرشان بس بسیار و آموزدهایشان در صورت مطالعه در پرتو مواد زندگینامه ی خودنوشت، می توانست بسیار باارزش باشد. اما در پردوی ایهام ماندهاند، دارای اهمیت است. بیشتر وقتها، منابع موجود معاصر حتى نام اين قبالاهاى برجسته را هم ياد نمىكنندا وكاه تنها چیزی که این نویسندگان برای ما به جای گذاشته اند، رساله ها و کتاب هایی عرفانی است که از ورای آن تصویر کردن الگویی از شخصیت های نویسندگان قبالایی اگر هم ناممکن نباشد، بس مشکل مینماید. در میان صدها قبالایی که نوشتههایشان شناسایی شده، به سختی میتوان ده نوشته را دستچین کرد که مواد کافی از یک زندگینامه، جز مجموعه یی از امور اتفاقی، را به دست دهد و در نتیجه، به ندرت می توان بد شخصیت انان آگاهی یافت. این مسأله برای نمونه، در مورد ابراهیم ابوالعفی (قرن ۱۳)، اسحاق لوریا (قرن ۱۶) و زمانی دیرتر، عارف و شاعر بزرگ، موسى حييم لوزاتو الهل بادوآ. درست مي نمايد. اگرچه آثار ادبي، اخلاقي وعرفاني

1. Abraham Abulatia

۲ المعاد المعاد (۱۵۳۴–۱۵۲۴)، عارف یهودی از یبروان آمین قبالایی، و مکت قبالای نو وا در فلسطین ترویج کرد. لوریا در متسو نشو و نما یافت و در جوانی انزوا تخرید و به مطالعه برداخت. در سال ۱۵۷۱ به فیند وقت. و گروهی از وهروان بو او گرد آمدند در صند درگذشت. [م.] ۲. ۱۵۳۷، ۱۰۷۱، ۱۷، ۱۷، ۱۷، ۱۷، ۱۷، ۱۷، ۱۷، در مناع و محتق یهود. در سن ۱۶ سالگی سخستین سمایش نورانی حود را میشت که فقط جدد فقره از آذ یافی است کار میم دیگرش اثری نظیبتی است که در واقع سبک نو کلامیک عبری – اینالیایی زنان و ادیبات را با شعو عبری قرول وسطی مقایس آرامی است از ایران مارز عرفانی سیار نگاشت که از آن میاد کتابی یه مام زهر موانی مقایس آرامی است از ایران و مام زنان عارفی سیار نگاشت که از آن میاد کتابی یه مام زهر موانی مقایس آرامی است [م.] موسی حییم افزون بر چند جلد است و بسیاری از نوشتارهایش هم چاپ شده، با این همه، شخصیت واقعی این نویسنده سالها در سایه ی ابهام مانده بود تا این که با کشف و چاپ نامهنگاری های او با استاد و دوستانش به همت دکتر سیمون گینز بورگ ، برتویی کم نور بر این شخصیت برجسته افتاد امید آن می رود که همین کوشش به تدریج در مورد دیگر عرفای بزرگ یهودی که تاکنون بسیار کم درباره ی آنان می دائیم، صورت گیرد.

نکتهی دومی که یادآور شدم، آن است که آیین قبالا با زبانی متمایز می شود که به گونه یی نامعمول یقینی است. قبالاها که در بیشتر مسایل با دیگر عرفا تفاوت دارند، در نگرش خود به زبان، به مثابه عاملی سی باارزش و نه فقط عاملی نارسا برای پیوند میان افراد انسانی، دارای وحدت نظر با دیگران هستند. از نظر آنان، زبان عبری، یعنی زبان مقدس، تنها ابزار بیان اندیشه هایی خاص نیست که در نتیجهی قراردادی خاص و دارای منشی قراردادی، همسان با نظریهی زبانی حاکم در رسدههای میانه، پدید آمده باشد، از نظر قبالاها، زبان، بعنی زبان عبری، در انهزاعی ترین صور تش. بازتاب گوهر معنوی بنیادی جهان است؛ به کلامی دیگر، زبان دارای ارزش عرفانی هم هست. کلمه از یزدان سرچشمه میگیرد؛ زبان متعارف انسان، که نقش ویژمی نخستینی آن فقط ماهیتی خردمنشانه داشت، در واقع نشانهی زبان أفرینشگر بزدان است. یک اصل مهم نزد قبالاها آن است که، کل آفرینش از نگریزدان چیزی نیست جز آشکارگی ذات پنهان (خودش)که با برنهادن یک نام، نام پزدان، یعنی گنش خلق مدام، آغاز و پایان می گیرد. هر أنچه که زندگی 🖞 دارد. نشانگر کلام یزدان است؛ و الهام در غایت امر جز نام یزدان چه چیزی را آشکار مىكند؟

1. Simon Ginzburg

در بحثهای آینده دوبارد به امن موضوع باز خواهم گشت؛ اما آنچه که می خواهم بر آن تأکیدورزم، همین تعبیر خاص، این تجلیل شکوهمنداز نیروی بیان است که در زبان و در تحلیل عرفانی آن، کلیدی به ژرف ترین رازهای آفریدگار و آفرینش (او) است.

در ابن مورد شاید مطلوب باشد که از خود پرسش کنیم: نگرش مشترک عرفا به دیگر غیروهای ذهنی و پدیدارهایی خاص مانند دانش خردمنشانه و به ویژد فلسفه ی ـ خردورز ـ یا موردهای دیگر، برای نمونه، موجودیت فرد، چه بوده است. چرا که عرفان، همان گونه که با دین فرد آغاز می تود و شکل می گیرد، در نهایت تا آنجا پیش می رود که شخص را در یگانگی با دیگران قرار می دهد. عرفان، خودشناسی را شرط لازم یا به تعبیر افلاطونی آن، مطمئن ترین راه رسیدن به یزدان می انگارد که از این راه، [گوهرش] را در ژرفنای جان آشکار می کند. گرایش های عرفانی، با هـ مه فردی بودنشان، سرانجام به گروه بندی های اجتماعی و مرانگارد که از این راه، این واقعیت در مورد عرفان دوه بندی های اجتماعی و مرانگار دی از این نظر بر حق بوده می انگارد که از این نظر بر حق بوده می انگارد که از این نظر بر حق بوده در مات هران در ایراز این نظر بر حق بوده است که، «چه کسی توانسته جز پدید آوردن جنبش تاریخی، چیزی بیش از آن چه دیگران در جستجوی و مدعی جنیش ناپذیری آنند، پدید آورد؟»

### (٦)

دقیقاً همین پرسش تاریخی است که دوباره ما را به مسأله یی که با آن آغاز کردیم،بازمیگرداند:عرفان یهودچیست؟ و پرسشی که هم اکنون طرح میکنیم این است: ویژگی های عمومی عرفانی که در چارچوب سنت یهود میگنجد، چیست؟ باید در خاطر داشت که قبالانام یک اندیشه ی جزمی یا نظام فکری خاص نیست.

1. Joseph Bernhart

بلکه اصطلاحی عمومی است که به کل جنبش عرفانی داده شده. این جنبش، که ما با برخی از مرتبه ها و گرایش های آن آشنا خواهیم شد، از عهد توراتی تا عصر کنونی تداوم داشنه است؛ و پیشرقت آن با وجود ناهماهنگی و گاه آشفتگی و از هم گسیختگی، گسسته نشده است. از زمان خاخام <sup>1</sup> یا ربن آکیبا<sup>۲</sup> که بنا به گفتهی تورات، «باغ عدن» عرفائی را همان طور که به آن وارد شده بود، سالم و سلیم ترک گفت اتفاقی که در واقع برای هر قبالا روی نمی دهد ـ تا دور دی خاخام متأخر، ابراهیم اسحاق کوک<sup>7</sup>، رهبر دینی جماعت یهود در فلسطین و نمونه ی شکوهمند یک عارف شده ی عرفائی هستیم که من آن را تا ۲۰۰۰ جلد تخمین می زنم. علاوه بر این، حتی شده ی عرفائی هستیم که من آن را تا ۲۰۰۰ جلد تخمین می زنم. علاوه بر این، حتی مجموعه یی عظیم تر از متن های خطی وجود دارد که هنوز چاپ نشده است.

به بیان ویلیام جیمز<sup>۳</sup>، در درون این جنبش، گونههای رنگین تجربههای عرفانی و نیز جریانهای بسیار متفاوت فکری و نظامهای گوناگونی از منتشهای نظریه پردازی وجود دارد. در واقع، میان آن متنهای عرفانی که در اختیار ماست و مربوط به دورهی توراتی و عصر توراتی پسینی است، یعنی نوشتههای قبالاهای

۹: Rablif دبی یا خاحام که به عموان علما و تیمران جامعه ی بهود مشهورند. ییوه بیوان و علمای حویش را از روی احترام ربن (= استاد ما) یا ربی (= استاد من) می خوانده اند، اما خود آنها از قدیم، با نوعی تواضع خویستن را «تلعید حاخامیم» (= شاگردان حکیم) می خوانده اند لفظ حاخام در بین مسلمان رایچ و معای آن با حکیم عربی یکی است. در هر حال، ربی در اصل، حاخام در بین مسلمان رایچ و معای آن با حکیم عربی یکی است. در هر حال، ربی در اصل، حاخامیم» (= شاگردان حکیم) می خوانده اند لفظ حاخام در بین مسلمان رایچ و معای آن با حکیم عربی یکی است. در هر حال، ربی در اصل، حاخام در بین مسلمان رایچ و معای آن با حکیم عربی یکی است. در هر حال، ربی در اصل، عموان علمای یهرد بوده به کاهان و از خبلی قدیم در فلسطین نبر بین آنها متداول بوده است. کار عمدی ربین رسیدگی به امور حقوقی و قضایی همکیشان بوده، در دوره ی بعد از ویوانی هیکل در مسل، از مان ۷ می معای تریین محموعدی شریعت و قانون شفاهی بهود را به عهده گردند. محموده می شریعت و قانون شفاهی بهود را به عهده گردند. محموده می شریعت و قانون شفاهی بهود را به عهده گردند. محموده می شریعت و قانون داخون و تعایی میکیشان بوده، در محمودی معده می خواند. محموده می خوانی محموده و تعایی همکیشان بوده، در استند می شمود در محموده کردند. می قانون شفاهی بهود را به عهده گردند. محموده می خوانی خود را مستند می شمودند. می شمودند. محمود در اند به محموده می بود در ایم می می در ایم معان در با محموده می به به می رونیم (= را که به معدرجات تلمود بین باور داشتند به نام رینیم (= روانی) می خواندند.
 کرد در اکه به معدرجات تلمود بین باور داشتند به نام رینیم (= روانی) می خواندند.

۳ William. James. ۲ ۱۹۱۰-۱۹۱۱)، فیلسوف و رواناشنامی آمریکایی؛ حودآگاهی انسان را قعال میدانست: معتقد بود که اراده و تبرجه اصالت دارند و دانش بری است. راستی، شها وسیله یی در راه اندیشید: ۲ است. [م] اسپانیایی باسنانی و مکتبی که بعدها در صفد '، شهر مقدس آیین فبالایی در فرن سالزدهم شکوفا شد، و متنهای جنبش حسیدی در عصر کنونی، همانندی کمی وجود دارد. با این همه، پرسشی که بر جای می ماند این است که، آیا چیزی بیش از پیوندی تاریخی نیست که این پارههای گسسته را یگانگی می بخشد، همان چیزی که دلیل هدایت ما به مایدی نفاوت این جنبش عرفانی یهود با عرفان غیر یهود می شود. این فصل مشترک را شاید بتوان در نگرشهای بنیادی دگرگوئی ناپذیر ویزه می یافت که مربوط به مفهوم خدا، آفرینش و آن نقشی است که انسان در جهان ایفا می کند.

دو مورد از این بینشها را که یکی مربوط به صفتهای خداوند و دیگری در پیوند با معنای مثالی تورات است، پیش تر یادآور سدم. اما آیا نمی توان چنین فصل مشترکی را در نگرش عرفان یهود به آن نیروهای معنوی چیره بر زندگی خردمنشانهی یهود در دو هزار سال گذشته هم یافت، یعنی مهم ترین نیروها: هلاخا<sup>۲</sup>، هگادا<sup>۲</sup>، عارفان و فلسفه ییهودیت این همان پرسشی است که من تلاش دارم بدان پاسخ گویم.

همان طور که پیش تر هم گفته ام، طرح مسأله ی پیوند عرفان و قلمرو تاریخ را می توان نقطه ی شروع سودمندی برای پژوهش مان دانست. این باور عمومی است که نگرش عرفان به تاریخ، انزواجویانه و خوار دارنده است. جنبه های تاریخی دین برای عارف معنایی ندارد، جز به مثابه نمادکر دارهایی جدا از زمان که پیوسته در جان

۱ لمایتاللا شهری در شمال اسوائبل، در دوردی جنگ های صبلیبی اهمیت یافت. قلمه ی آن را صلاحالدین ایوبی در ۵۸۴گرفت در دوردی معالیک از مراکر مهم جنبش عای عرفانی و رهدگرایی موده و هست [م.] ۲ ماهاهاله در تلمود، گنمارا نوعی تنسبر و پانوشت بو مشامت. قسمت های حقوقی گمارا ملاحا تامیده میشود [م.] ۳ مهیههای فسمت های داستایی. ادیی و اسطور دی گمارا، که دوبرگیرنده ی اندرزهای اخلاقی است. هگاه عامیده میشود [م] انسان رخ مینمایند. پس، خروج از مصر، که یک رویداد بنیادی تاریخ یهود است، بنابر دیدگاه عارف نمی تواند تنها یکبار و در یک جای روی داده باشد؛ بلکه این رویداد در پیوند با رویدادی است که در درون ما رخ می دهد، یعنی خروج از یک مصر درونی که در آن، ماهمه بنده شده ایم. خروج فقط اگر این گوته ادراک شود. می تواند موضوع دانایی باشد و مقام تجربه ی دینی بی واسطه را دارا شود. این نگرش در واقع یاد آور آموزدی همانند آن در مسیحیت است، یعنی «مسیح درونی ما» که اهمیت پس والایی برای عارفان مسیحی داشته و تمثیل عیسی ناصری <sup>۱</sup> تاریخی است که این است، در رویدادهای تاریخی گوناگون رخ ننماید، پس به این نتیجه می رسیم که آن است، در رویدادهای تاریخی گوناگون رخ ننماید، پس به این نتیجه می رسیم که خواهد کرد. به بیانی دیگر، معرفت به سرچشمهی نخستینی آفرینش و فرجام آن، یعنی رستگاری و فرجام کار، هر دو دارای اهمیت عرفانی همسان است.

چارلزینت<sup>۲</sup>، در یک رساله ی تأثیرگذار میگوید، «همان طور که می دانیم، عارف با پیش نگری کامجویی فرجامین دوره ی زندگی خویش، بر روند تاریخ پیشی میگیرد.» این ماهیت آخرت شناختی معرفت عرفانی در نوشته های بسیاری از عرفای یهودی، از نویسندگان گمنام رساله های هکالوث<sup>۲</sup> نخستینی گرفته تا خاخام ناهمان<sup>۴</sup> اهل براسلاو، دارای اهمیت بسیار است. اهمیت آفرینش شناسی نظریه پردازی عرفانی، در عرفان یهود نیز به گونه یی همسان با مفهوم تعثیل مطرح شده است. بینش قبالایی، راه رسیدن به یزدان را همچون جریان بازگون دگرشدگی میانگار دکه مااز آن راه، سرچشمه ی مادی خود راز یزدان بازیافته ایم. برای معرفت

۸. Jesus of Nazareth اهل ناصرهای جلیل در یهودیه ی نصرائی. عیسی ناصری، حضرت مسیح و به تعبیری «کلمه» است که حالت تجسب پیداکرده و و به تعبیری «کلمه» است که حالت تجسب پیداکرده و مگوشت» و «یدای حصرت مسیح از آن به وجود آمده است. [م]
 ۲. Charles Bennett
 ۲. Hekhaloth
 ۲. Rabbi Nahman

يافتن به روند خلاق آفرينش، بايستى به مرتبه هاى بازگشت هر شخص به سرچشمهى كل هستىاش ميز آگاهى بيابيم. تعبير معرفت باطنى آفرينش، مرچشمهى كل هستىاش ميز آگاهى بيابيم. تعبير معرفت باطنى آيين قبالارا تشكيل داده است. درست همين جاست كه آيين قبالا نزديك ترين پيوند را با انديشهى نو افلاطوني فلوطين مى بابد كه در مبحث آفرينش شناسى به درسنى گفته است «دگر شدن و بازگشت به گونداى همسان جنبش يگانهاى را مى سازند، يعنى گشودگى و بستگى كه زندگى عالم از وراى آن شكل مى گيرد. قبالا نيز هست.

اماگرایش آفرینش شناختی و آخرت شناختی در نظریه پردازی قبالایی که تا حدی آن را توصیف کردیم، در غایت امر گریز از تاریخ است و نه وسیله یی برای فهم تاریخ؛ به سخنی دیگر، این گرایش ها کمکی به وارسی معنای درونی تاریخ و ناریخیت یافتن نمیکند.

به هر حال، نمونه ی مشخص تری از پیوند میان مفهوم عرفان یهود و دنیای تاریخ وجود دارد. یک واقعیت قابل توجه آن است که اصطلاح قبالا که عرفان یهود از ورای آن شناخته شده نیز، از یک مفهوم تاریخی برآمده است. قبالا که از نظر واژه شناسی به معنای اسنت امی باشد. در نفس خود، یک نمونه والا از ماهیت متناقض نمای عرفان است که پیش تر هم به آن اشاره کردم. قبالا آموزه یی است متمرکز بر پیوند شخصی و بی میانجی با گوهر معنوی، یعنی بر ترین صورت معرفت باطنی که به مثابه فرزانگی کهن آیینی ادراک می شود. به هر روی، واقعیت آن است که اندیشه ی عرفان یهود از همان آغاز، ترکیبی بوده از آموزه ای که دست یافتن به گوهر آن دشوار و بسان رازی می نماید و آموزه ای که می توان در سنت رازورانه ی

 ۱. Neoplatonic بایه گذار این فلسفه فلوطین است که با نگاهداشت ثبن سایه های فلسفه ی افلاطون، انگاره های نوبی را بر آن افزود. او با سه پاور معروف مادیت. شکاکیت و فنویت مبارزه کرده و به سه گوهو یا اقموم اعتفاد دارد. حدا یا احد. روح یا عقل و نفس. اقنومهای سه گانه ی یاد شده فراتر از حس هستند. اما صادر سوم یا عالم ماده، عالم حس و تجربه است. [م.] برگزیدگان و عارفان یافت. بنابراین، عرفان یهود آموزه یی رازانگیز به دو معنای ویژه است که نمی توان آن را در عرفان های دیگر جُست: این آموزه رازورانه است، چرا که به رَرف ترین مسایل بنیادی و نهفته ی زندگی انسان می پردازد: و همچنین رازانگیز است، به دلیل اینکه در برگیرنده ی گروه برگزیده ای است که این معرفت را به مریدان خود پیش می نهد: اما نبایستی از یاد بر د که این نگرش با زندگی واقعی هماهنگی کامل ندارد.

بر خلاف آموزه ی گروه برگزیده که خود به تنهایی در معرفت رازورانه شرکت دارند، باید این واقعیت را یاد آور شد که قبالاها، حداقل در دورمهای ویژهای از تاریخ، تلاش کر دهاند تا گروه های گستر ده تر و حتی تمامی مردمان را هم زیر تأثیر قرار دهند. می توان این گستر ش نفوذ را با پیشرفت آیین های رازورانه ی عصر هلنی باستانی قیاس کرد که آموزه هایی رازانگیز با ماهیت عرفانی در میان شمار گستر ده یی از مردم رواج یافته بود.

می بایست در خاطر داشت که معرفت عرفانی به معنایی که قبالا ادراک می کند. امر شخصی وی نیست که بر او و تنها بر او، در تجربه ی خصوصی اش آشکار شود. از دید او، این معرفت هر چه گستر دهتر و کامل تر با گنجینه ی راستین معرفت متعارف انسانی در پیوند است؛ یا به بیان خود قبالا، معرفتی که آدم، پدر بشر در اختیار داشت، دارایی عارف نیز بشمار می آید. به همین دلیل، قبالا آنچه را که روزی تصور و انگارشی بیش نبوده، گسترانید، یعنی آنکه نقش ویژه ی او آن بود که راز آدم را به مریدانش نیز منتقل کند. اگر چه پیشرفت این تصور در واقعیت اندک بود، و من حتی به این باور گرایش دارم که بسیاری قبالاها آن را جدی نمی انگاشتند، اما به نظر من چنین تصوری، ویژگی عرفان یهود است. حرمت گذاری به سنت، همواره به گونهای ژرف ریشه در یهودیت داشته و حتی عرفاهم که در واقع از سنت جدا افتادهاند، به آن گرایشی احترامانگیز داشته اند؛ و این حرمت گذاری، آنان را بی میانجی، به یگانگی قبالای اسحاق لوریا را که تأثیر گذارترین نظام قبالایی مناخر و اندیشهاش دشوارترین است، امکانپذیر ساخته تمامی برنهادمهای اصلی و مهم نظام فکری لوریا در قالب داستان و حتی میتوان گفت داستان های هیجان انگیز آمده: و با این همه، همچون اندیشه های قبالایی راستین، یعنی فرزانگی کهن آیینی، پذیرفته شده است؛ و هیچ کس تناقضی در آن ندیده است.

#### (Y)

ژرفکاوی های گوناگون، ما را به فهم ژرفتر مسأله راهیاب می شود. من پیشتر یادآور شدم که قلمرو عرفان، محل رویارویی دو جهان یا دو مرحله از پیشرفت آگاهی انسانی است: یکی ابتدایی و دیگری پیشرفته؛ یعنی جهان اسطوره یی و جهان انگاره. در بررسی آیین قبالا نمی توان از کنار این مسأله گذشت، بی آنکه به آن پرداخت. چنانچه بخواهیم فهم بهتری از اندیشه های قبالایی داشته باشیم، بی آنکه در پی دفاع از آن برآییم، نمی توانیم این نکته را نادیده انگاریم که همیای آن، ناچار از فهم زرفکاوانه و واقعگرایانه ی حس عرفانی یعنی شیوه ی نگرش ویژه ی اندیشه ی اسطورهیی ابتدایی هستیم. در مورد وابستگی خاصی که اندیشه ی قبالایی با جهان اسطوره دارد. نمی توان شک کرد. نباید آن را مبهم گذاشت و یا به سادگی از کنار آن گذر کرد، جرا که مفهوم قلمرو اساطیری به دید ما، یعنی یهودیت، بس شگفت و متناقض نماست. ماکه عادت داشته ایم درباره ی بگانه انگاری یهود به مثابه نمونهی قدیم دینی فکر کنیم که تمامی پیوندهایش را با آیین اسطوره یی گسسته است، پس شگفتانگیزمینمایدکه از درونمایه ی جهان بینی یهودیت، اندیشه ها و مفهومهایی یدیدار شوند که رویکردشان تعبیر معنای اسطوره بوده و هنوز هم نمایانگر بازگشت به، و باز زندهسازی آگاهی اسطوره پی باشند. این مسأله به ویژه در مورد قبالای

۷۸ این فبالا

زهری` و لوریایی درست است، یعنی آن شکلهایی از عرفان یهودکه از دیرین ترین روزگاران بیشترین تأثیر را در تاریخ یهود داشته و قرنها در ذهـن مـردمان بسـانِ ژرف ترین بُعد حقیقت غایی در اندیشهی یهود پایدار ماندهاند.

بیهوده است که بر این گونه امور به دیده ی خوار داشت بنگریم، همان طور که گرِنس، ناریخ نگار بزرگ نگریسته، بلکه بهتر آن است که بر آن ها اندیشه کنیم. اهمیت این مسایل در تاریخ ملت یهود، به ویژه در چهار سده ی گذشته آن چنان برجسته می نماید که نعی توان آن ها را خوار شمر دیا به مثابه کج روی صرف انگاشت. علاوه بر این، احتمال سوء تعبیری عمومی در مورد این انگاره وجود دارد که یگانه انگاری با اندیشه ی اسطوره یی تضاد دارد؛ و شاید یگانه انگاری در فرجام کار، جایگاهی ژرفتر به پیشرفت دانش اسطوره یی دهد. من بر این باور نیستم که تمام آن جان های یوهیزگار و پارسا را که در برگیرنده ی شعار بسیاری از یهودیت اشکنازی <sup>\*</sup> و سفارادی <sup>7</sup> است، پس از خروج از اسپانیاد به تعبیر دینی، یهودی نینداریم تنها به این دلیل که نوع باورشان آشکارا با برخی نظریه های ویژه ی یهودیت معاصر میتاقض است. پس من از خود می پرسم که: راز موفقیت و محبوبیت شگفت انگیز قبالا در میان مردم ما چیست؟ چرا این نگرش توانست عاملی تعیین

۸. Zohar [= روشی] کتابی هم به این نام هست که از صابع اصلی قبالا به شمار می رود و مربوط به قرن میزدهم است، اما یکی از قصلای یهود آن را متعلق به قرن دوم می داند. در واقع عرفای قسالا به نوعی اشراق معتقدند و این کتاب و معتای آن تمثیلی بر این اندیشه است [م.]
 ۲. Ender عوال یهودیان آلمانی: اشکناز در کتاب مقدمی مام عودی یافت (ییدایش ۲۰، ۲) وجد ساکنان اشکناز (اول نواریخ ۱، ۲) یعنی کتاردی شمالی دربای میاه است. [م.]
 ۲. Sephana عوال یهودیان آلمانی: اشکناز در کتاب مقدمی مام عودی یافت (ییدایش ۲۰، ۲) وجد ساکنان اشکناز (اول نواریخ ۱، ۲) یعنی کتاردی شمالی دربای میاه است. [م.]
 ۲. Sephand عوال یهودیان آلمانی: اشکناز در کتاب مقدمی مام عودی یافت (ییدایش ۲۰، ۲) وجد ساکنان اشکناز (اول نواریخ ۱، ۲) یعنی کتاردی شمالی دربای میاه است. [م.]
 ۲. Internet معادی از اول نواریخ ۱، ۲) یعنی کتاردی شمالی دربای میاه است. [م.]
 ۲. Sephand میان اشکناز (اول نواریخ ۱، ۲) یعنی کتاردی شمالی دربای میاه است. [م.]
 ۲. استان از ویزانی هی احتمالاً در فلسطین که پس از ویرانی هیکل [ت معید] سلیمان، استان اورشلیم را به آمدا کوجانیدند. در فرون و مطی ایس عنوان به استان اطلاق می شد و یهودیان استان اورزی در این است. گرم.]
 ۲. معداران اورشلیم را به آمدا کوجانیدند. در فرون و مطی ایس عنوان به اسپانیا اطلاق می شد و یهودیان اسپانیا و پرتغال را هم سفارادی می حوانند. تفارت آنها با یهودیان اشکنازی در این است ایهودیان اشکنازی در این است که می می می در این ای میودیگری فلسیم می دوند [م.]

عرفان و قلسمەي يهود 🛛 ٧

سامان دهد، در حالی که همتای آن. یعنی فلسفه ی خردمنشانه ی یهود. با همه ی نلاش خود نانوان از دستیابی به برتری معنوی بود؟ این پرسش دارای اه میت بنیادی است؛ من نمی توانم چنین تبیینی را بپذیرم که رخ نمودن اموری که توصیف کردم، تنها نتیجه ی شرایط تاریخی بیرونی است، یعنی آنکه سستی و زوال روحیه ی مردم سیب ناتوانی آنان شده و وادارشان کرده تا به تاریکی عرفان پناه برند، چون روشنی خرد را تاب نیاوردند. مساله از نگر من پیچیده تر از این هاست و من علاقه مندم که به روشنی پاسخ این پرسش را ارائه دهم.

راز پیروزی قبالا، در سرشت پیوند آن با میراث معنوی یهودیتِ خاخامی نهفته است. این پیوند متفاوت از پیوندی است فلسفه یِ خردمنشانه با این میراث داشته: چرا که فلسفه به گوندای ژرف تر و به مفهومی اساسی تر در پیوند با نیروهای فعال یهودیت است.

بی شک هر دو گروه، هم عرفا و هم فیلسوف ها، ساخت یهودیت باستانی را کاملاً دگرگون ساختهاند و پیوند ساده دلانه و عامیانه یی را که گویای واقعیت راستین منن های دیرین خاخامی است. وانها دهاند. یهودیت قدیمی خود را می گشود. تا آنکه بر خود تأمل کند در برابر، موضوع یهودیت مرحله ی پسینی پیشرفت دینی، از نظر عرفا و فیلسوف ها مسأله آفرین شد. آنان به جای بیان در ونمایه ی ذهنی به کلامی ساده، گرایش به گسترش آرمان یهودیت داشتهاند؛ آرمانی که با رهایی از سنت، تبیین تازه ای از آن به دست می دهد. چنین نیست که پدیداری فلسفه و عرفان یهود در دوردهایی جداگانه روی داده باشد، یا مانند آیین قبالایی، همان طور که گرتس می انگاشت، واکنشی علیه موج عقل گرایی باشد؛ بلکه هر دو جنبش دارای پیوند درونی و تأثیر متقابل اند و از آغاز هم آشکارا با هم در ستیز نبودهاند، واقعیتی که همواره از نظر دور ماند. برخلاف آیین ها و دین های دیگر و نیز اندیشههای فلسفی همواره از نظر دور ماند. برخلاف آیین ها و دین های دیگر و نیز اندیشه های فلسفی درونی و تأثیر متقابل اند و از آغاز هم آشکارا با هم در ستیز نبودهاند، واقعیتی که همواره از نظر دور ماند. برخلاف آیین ها و دین های دیگر و نیز اندیشه مای فلسفی داره؛ عانی مر گرایی برخی از روشنفکران فلسفی یهود گرایشی عرفانی در خود نهفته داره؛ عارفی که هنوز زبان خاص خود را برای بیان نیاموخته، اغلب واژگان فلسفه ر استفاده یاسوء استفاده میکند. به تدریج، تنها قیالاها و نه فیلسوفها، أغاز به ادراک درونمایه ی اندیشه های خود سودند، یعنی دریافت ستیز میان تعبیر فلسفی محض از جهان و رویکردی که از اندیشه ی خردمنشانه به مراقبه ی خردمندانه و از آن مرحله به تبیین عرفانی جهان دگرگونی می یابد.

این که عرفا چد احساسی نسبت بد فیلسوف ها داشته اند، از سوی خاخام موسی بورگسی ( (آخر سدهیِ ۱۳) به طور موجز بیان شدم است. او هرگاه می شنید که فیلسوف ها مورد ستایش قرار گرفته اند. عادت داشت که خشمگینانه بگوید: «شما باید بدائید که این فیلسوف ها، که شما خرد آنان را ستایش می کنید، وظیفه شان آنجا به پایان می رسد که ما آغاز می کنیم. «در واقع، این گفته به دو معناست: از یک سو، به معنای آن است که، قبالاها در پیوند بسیار با پژوهش در قلمرو واقعیت دینی اند که به درستی، بیرون از قلمرو فلسفه یهود سده های میانه است؛ در واقع، هدف قبالا کشف بعد تازمای از آگاهی دینی است. از سوی دیگر، اگر خاخام موسی هم قصدش گفتن این مسأله نبوده باشد، به هر حال، قبالاها بر دوش فیلسوفها ایستاده اند و مشاهده ی ساحتی فراتر، برای آنان آست تا هماوردهای فیلسوفتهان.

باز هم یادآور میشویم که، قبالا همچون واکنشی علیه «روشنفکری» فلسفی. ظهور نکرد، بلکه پس از پدیدار شدن، کنش آن، چالش با بینش فلسفی شد. همزمان، جدلی روشنفکرانه نیز میان قبالاها و نیروهای جنبش فلسفی درگرفت که تأثیری بس ژرف بر ساختار پیشین نهاد. به نگر من، پیوندی بیواسطه میان هلوی آ یهودی ترین فیلسوف های یهود و قبالاها وجود دارد؛ چرا که پشتیبان های میرانه

۸. Mixes de loen of Burges (۱۳۰۵٬۱۲۵۰) عدارف یسهودی استیانیایی کمناب های بسیار درباردی قیالا نگاشته اماکار اصلی او کتابی است به نام تُرْغَر که برخی معتقدند مربوط به قرن ۲ م است: به هر حال این کتاب می تواند متسوب به این شخصی هم باشد؛ مرسی آذ را به رباد آرامی بر اساس ترجمه ی قدیم تورات مگاشته است [م.] 2 Jetruda Halevi معنوی او، عرفا هستند و نه نسلهای بعدی فیلسوف های یهود.

قبالاها معمولاً مقهومها و اندیشه های فلسفی دین رسمی را به کار میگر فتند. اما دست جادویی عرفان سرچ شمه های پنهان زندگی تاز دی نهفته در دل بسیاری از اندیشه های مدرسی و پیرایه های ان را به ایشان می نمود. فیلسوف ها با آگاهی یافتن به سوء تعییر معنای اندیشه های فلسفی، واکنش بسیار نشان می دهند. اما آنچه که به دید فیلسوف ها یاژگون نمایی یک مفهوم به شمار می رود، می تواند از نقطه نظر دینی، نشان بزرگی و شکوه باشد علاوه بر این، یدفهمی و سوء تعبیر، چیزی نیست جز چکیدد متناقض نمای یک رشته فکر واقعی و همین سوء تعبیر بیشتر وقتها در اندیشه های نو عرفانی بارور شده است.

می توان در این مورد نمونه ی مفهوم «آفرینش از نیستی» را پیش گزارد. در جدل های جزمی فلسفه ی یهود، این پرسش که آیا یهودیت به این مفهوم باور دارد و اگر چنین باشد، به چه معنایی سهم مهمی ایفاکرده است. در اینجا قصد ندارم که با پیچیدگی های این مسأله خود را درگیر کنم، چرا که کلامی های مدرسی نیز هرگاه تلاش در حفظ تمامیت معنایی مفهوم آفرینش از نیستی کرده اند، به همین دشواری گرفتار آمدماند. این مفهوم در سادهترین معنایش مؤید آفرینش جهان به وسیله یزدان از چیزی است که نه اخود ای زدان است و نه گونه یی دیگر از هستی، بلکه ناهستی است. عرفا نیز درباره ی آفرینش از نیستی مؤید آفرینش جهان به وسیله یزدان از چیزی است که نه اخود ای زدان است و نه گونه یی دیگر از هستی، بلکه ناهستی است. عرفا نیز درباره ی آفرینش از نیستی سخن می گویند و درواقع، این بحث یکی از مطلوب ترین آموزه های آن هاست اما به زعم آنان، این اصطلاح در زیر ظاهری شریعتمداراند، معنایی را در خود نهفته دارد که کاملاً متفاوت از معنای اصلی آن است. این نیستی یا عدمی <sup>(</sup> که تمامی چیزهااز آن پیدایی می یابند، به هیچ وجه به معنای سلب یا نفی نیست؛ تنها از دید ما مفهوم عدم دارای صفت نه م

۱ می توان عده به این تعییر را با نیستی در آیین دانوییسم مقایسه کرد. در این آیین، دانو عدم یا بیستی یا تاریکی و ژرفنای محض است. [۸] که فراسوی معرفت عقلی است. به هر حال، این عدم - به گفته ی یکی از قبالاها ـ به طور نامحدود حقیقی تر ار هر واقعیتی است. تنها هنگامی که نفس خود را از تمامی محدودیت ها می پالاید، و به بیان عرفانی، آنگاه که نفس در ژرفنای نیستی <sup>۱</sup> فرو می اقتد، با یزدان رو در رو می شود. جراکه این نیستی در برگیرنده ی گنجینه یی از وافعیت عرفانی است که به توصیف در نمی آید. به کلامی دیگر، نیستی به گوهر یزدان نهفته در نفوذنا پذیر ترین پر ده هایش اشاره دارد، در واقع، آفرینش از نیستی از نظر بسیاری عرفا به معنای آفریده شدن از یزدان است. پس، آفرینش از نیستی، تمثیل قیضان است، یعنی تمثیلی مثالی که بنایر تاریخ فلسفه و کلام، در فراز، دور ترین نقطه مقام دارد.

#### (Å)

بهتر است که به مسأله ی اصلی خود بازگر دیم. همان گونه که دیدیم، رستاخیز بهودیت در مرتبه نو، موضوع مشترک عرفا و فیلسوف هاست. با این همه، یک اختلاف بسیار اساسی بر جای می ماند که بهترین نمونه ی آن، مفهوم اراز شریعت، Sither Torah است. فیلسوف ها تیز نه چندان کمتر از عرفا، در بازگشایی این رازها از عبارت پردازی بسیار و به گونه یی متفاوت از سبک کار باطنی ها و قبالاها، گفت وگو میکنند. اما از دیدگاه فیلسوف این رازها چیست؟ این رازها از نظر او همان واقعیت فلسفه، حقیقت مابعد طبیعی یا اخلاق ارسطو، فارایی یا ابن سیناست؛ به کلامی دیگر، حقیقتی که بیرون از قلمرو دین کشف شدنی بوده است و از راه تعبیر گونه شناختی و نمخیلی، در کتاب های قدیمی فرافکنده شدهاند. پس، متنهای دینی از دید فیلسوف های جهان واقعیت دینی جداگانه یی را بیان نمیکنند. بلکه بیان ساده

۱ شاید بنوان این المدیشه را هم با متهوم فنای در حق، در عزفان اسلامی، و بهر مریدن قصب از نمام محدودیتها. با خروج از حلقه های منساره یا دایروی مرگ و ریدگی، به تعییر پودایی آد. محسان انگاشت. [م.] شددیی از پیوندهای موجود میان مفهومهای قلسغی را ارائه میدهند. داستان ابراهیم و سارا، لوت و زنش، دوازده قببله (سبطهای دوازده گانه)<sup>۱</sup> و...، سرحهایی هستند که دربارهی پیوند عیان ماده و صورت، جان و ماده یا نیروهای ذهن انگاشته شده است. حتی آنجا که تمثیل سازی به این حدِ نامعقول نرسبده بود، باز هم گرایشی وجود داشت که تورات را به مثابه خاستگاه حقیقت فلسفی، و در واقع نمونهی متعالی و کامل آن، بیانگارد.

به کلامی دیگر، فیلسوف فقط میتواند پس از آنکه با موفقیت توانست واقعیتهای عینی را به مجموعهیی از مفهومهای ذهنی درآورد. وظیفه ی خود را چنانکه باید به انجام رساند. از نظر عارف یهود. پدیده یی یگانه موضوع نظریه پر دازی وی نیست: در برابر، عارف از ویران کردن باقتِ زندگی داستانی دینی از ورای تمخیل سازی، خودداری میکند، اگر چه تمثیل نقش بسیار مهمی در نوشته های بیشتر قبالاها ایفا میکند. شیوه ی اصلی تفکر قیالا به مفهوم دقیق کلمه، پیشتر مثالی و نمادین است.

این نکته نباز به روشنگری بیشتری دارد. تمثیل در برگیرندهی شبکهیی بیکران از معناها و پیوندهاست که در آن، هر چیز صورت تمثیلی چیز دیگری است، اما تنها در محدودهی زبان و بیان. تا این حد امکان سخن گفتن از حضور تمثیلی هست. آن چیزی که بانشانه ی تمثیلی بیان می شود. در وهله ی نخست چیزی است که درونمایه ی معنایی خود را دارد. اما با تمثیلی شدن، این چیز معنای خود را از دست می دهد و به چیزی دیگر درمی آید. در واقع، تمثیل برآمده از جدایی میان

۲۰ Twelve Tribes. مهاجعان و جنگاوران بهودی هرگز ملت متحد شده بی را تشکیل مداده بردند. بلکه تا مدت درازی به صورت دوارده قبیله به سر می بردند که عر مسط و قبیله. گاغی کعتر و زمانی بیشتر، دارای استقلال بود دوازده قبیله یا اسباط دوارده گامه ی بسی اسرائیل راوبین. شمعود، بهودا، ویولون. پساکار، داد، جاد، اشیر، معتالی، منیامین، افرایم. منسی ، به دام ۱۰ پسر و ۲ مردی بعقوب (پسران برست) دامیده شده اند است میردهم لاوی است. [م.] صورت و معنا در این مرحله پدید می آید. این دو، دیگر هرگز به هم نخواهند پیوست؛ این معنا دیگر محدود به آن صورت ویژه نیست و آن صورت هم دیگر به این درونمایه ی معنایی ویژه تعلق ندارد، به سخنی دیگر، آن چه که در تمثیل هویداست. رازهای حدناپذیر معنایی است که به هر صورت تمثیلی پیوسته می یاشد، «رازهای توراث» از دید فیلسوف ها، موضوع طبیعی تعبیری تمثیلی و بیانگر صورت نو ذهن تا آنجا است که در برگیرنده انتقادی نهفته از صورت کهنه پاشد.

همان گونه که گفتم، تمثیل سازی یکی از دلمشغولیهای همیشگی قبالاها بوده و در این مورد با فیلسوف ها اختلافی نداشته اند. اما این امر عنصر اصلی ایمانی و یا شیودی کارشان را تشکیل نمی داده است. در نتیجه، در این مورد اختلافی هم با فیلسوفها نداشته اند برای این منظور، نیکوتر آن است که به نگرش آن ها به نماد یا تمثیل، یعنی صورتی از بیان نظر بیافکنیم که قلمرو تمثیل را به طور بنیانی کمال می بخشد. واقعیتی که به خودی خود از نظر ما صورت یا شکلی ندارد، در نماد عرقائی، به میانجی واقعیتی دیگر رؤیت پذیر می شود و درونمایه ی این واقعیت تازه را با معنایی رؤیت پذیر و بیان شدنی به خود می گیرد؛ برای نمونه، صلیب از نظر یک مسیحی. آن چیزی که نماد یا مثال می شود، صورت و درونمایه ی راستین و نخستینی خود را حفظ میکند؛ آن چه تمثیل شده، محفظهای تهی نمی شود تا درونمایهای دیگر آن را پر کند، بلکه در خودش و به واسطه ی هستی اش، واقعیتی دیگر را رؤیت پذیر میکند که در قالب هیچ صورت دیگری نمی تواند پدیدار شود. اگر تمثیل را به مثابه تصویر چیزی آشکار که با چیز آشکار دیگری بیان می شود تعریف کنیم، در أن صورت، نماد یا تمتیل عرفانی، تصویر مثالی آشکار چیزی نهغته در فراسوی قلمرو بیان و پیوند انسانهاست، چیزی از فلکی ناپیداکه روی ' خود را از

عرفان و فلسقهی یهود ۸۵

دید ما مخفی داشته و از ازل پر توفکنی میکند. یعنی آنکه وافعیتی پنهان و تیییناپذیر، خود را از ورای نماد بیان میکند. چنانچه نـماد یک نشـانه و تصویر مثالی هم باشد، پس چیزی بـش از تمثیل است.

از نظر قبالاها هم. هر هستندهای همواره و به گونهای پایان ناپذیر با تملعی هستی و آفرینش پیوند دارد؛ و هر چیز، آینه بی است که چیز دیگر را بومی تابد. اما فراسوی آن، قبالا چیزی دیگری را کشف میکند که تهفته در شبکه ی تمثیلی نیست، و آن بازنابی از والای راستین است. نماد، «نشانگر» چیزی نیست و با چیزی هم پیوند ندارد، اما چیزی را رؤیت پذیر میکند که فراسوی هر بیانی است. آنجا که نگرش ژرفتر از ورای تمثیل لایدهای بکری از معنا را میکشاید، نماد یا تمتیل اشراقی، به یک بارد، به آگاهی درباره ی همه چیز دست می یابد یا هرگز دست نمی یابد. نمونه ی والاکه زندگی آفریدگار و آفریده را همزمان، برمی تابد، به گفته ی پرتو می افکند و تمام هستی ما را فرامی گیرد. «تمامیتی لحظه یی» که از راه اشراق در اکنون عرفانی، یعنی بُعدی از زمان که در خود نمونه ی والا است، ادراک می شود.

عالم قبالایی سرشار از این گونه نمادها و نمونه های والاست؛ تمامی عالم از دید قبالا نوعی جسم مثالی است. در ورای واقعیت آفرینش، بی آن که واقعیت را انکار یا نفی کنیم، راز تبیین ناپذیر [یگانه] رؤیت پذیر می شود. کردارهای دینی تدبیر شده در تورات، یعنی احکام تکلیعی شرعی ۲، از نظر قبالا نمادهایی است که در آن، قلمرو پنهان و ژرف تر واقعیت مشاهده پذیر می گردد. نامتناهی بر متناهی می تابد و آن را هر چه بیشتر حقیقی می کند. این جمع بندی فشرده ی موضوع، تصوری از تفاوت

جنةالشردومر حاک کری مر علیج وجنهی سیست الأروی قر سالوالا کنوند نگاهی منوی تر ا. Creuzer

ای دو عمالم پسرتوی از روی ضو صلد حهان پیر عامتی مسرگشته را کمور ساید گشت از دیمد در کون 2 Mirswath

٨۶ أيين قبالا

ژرف میان تعبیر تمثیلی فیلسوف ها از دین و ادراک مثالی عرفا را به ما ارائه میکند. شاید یادآوری این نکته سودمند باشد که در تفسیر روشنگرانه ی یکی از عرفای بزرگ قرن سیزدهم، موسی ناهمانیدسی ۲۰ بر تورات، می توان تعبیرهای مثالی پسیاری از این نوع یافت، اما حتی یک مورد تمثیل در آن به چشم نمی خورد.

#### (٩)

تفاوت یاد شده هنگامی روشن تر می شود که برخورد فلسفه و آیین قیالا را به ترتیب، با دو نشانه ی آفریننده و برجسته ی یهودیت خاخامی، یعنی هلاخا و هگادا، قانون و اسطوره، بررسی کنیم. مسأله ی قابل تأمل آن است که فیلسوف ها از برقرار کردن پیوند معنوی و رضایت مندانه با این دو جریان درماندند. آنان نشان دادند که از بارور کردن گوهر هلاخا و هگادا، یعنی از دگرگون سازی این دو عنصر ـ دو عنصری که بیانگر انگیزش بنیانی و معنوی یهود است ـ به چیزی تازه، ناتوانند.

بهتر است با هلاخا، یعنی قانون و در واقع مهمترین عامل در زندگی عملی یهودیان باستان، آغاز کنیم اسکندر آلتمن<sup>۲</sup> با طرح این پرسش که: حکمت الهی یهود چیست؟ به درستی نشان داده که یکی از سستیهای فلسفهی قدیم یهود نادیده انگاشتن مسألهی ارائه شده از سوی هلاخا است. تمامی دنیای قانون دینی بیرون از قلمرو پژوهش فلسفی ماند، به این معناکه دین موضوع نقد فلسفی نبوده، اما به این مفهوم نیست که فیلسوف این دنیا را انکار یا با آن ستیز میکند چراکه او هم، در این جهان زیسته واز قانون آن تبعیت کرده است. پس این دنیا هرگز بخشی از پژوهش او به عنوان فیلسوف نشده و هیچ مادهی فکری را برای وی فراهم نگرده سعدیا با گرایش های همگرای فکری، برجسته می نماید. آنان از پیش گزاری هم نهاده ی واقعیت زندگی و عنصر هلاخا اقانون او فلسفه درماندند، واقعیتی که از سوی سامونل دیوید لوزاتو به آن اشاره شده است. برای نمونه، ابن میمون کتاب خود مشنا تورات <sup>7</sup> را که در واقع قانونمندی بن مایه های دینی او بر هلاخاست، یا فصلی درباره ی فلسفه آغاز می کند که در اصل پیوندی به هلاخا ندارد و در نتیجه انسان توانایی شناسایی تفاوت یا همگرایی این دو را نخواهد داشت.

تحلیل ابن میمون در مورد سرچشمه ی احکام شرعی، Mitwoth برای فهم تاریخی دین دارای اهمیت بسیار است، اماکستاخی است اگر ادعاکند که نظریه اش درباره ی این احکام، وجد ایمانی کاربندی عملی این احکام را افزایش داده و سرور بی واسطه ی حس دینی را افزون ساخته است. تحریم پختن بزغاله در شیر مادرش<sup>۳</sup> و بسیاری احکام ناموجه و نامفهوم مشابه را می توان جدل هایی علیه مناسک، دین طبیعی ابتدایی از یاد رفته توصیف کرد. اگر پیشکش قربانی در ذهن انسان ابتدایی امتیازی به شمار می رفت، و اگر برخی از احکام دینی حامل اندیشههای فلسفی و اخلاقی باستانی باشند. چگونه می توان انتظار داشت که اجتماع به اعمال فراموش

۸ مالاه، [معدیا بن یوسف القبومی] معروف به معید فیومی (مرگ ۹۴۳)، فیلسوف بهودی و پیش گزازنده ی فلسه ی بهتری از فلسه یهود در دین، که بیانگذار فته اللغه ی علمی زبان غیری نیز شمرده شده است، مهمترین اثر فلسفی او کتاب الامانات و الاعتقادات به زبان عربی است، که در آد اثر علم کلام اسلامی و فلسفی از فلسفی او کتاب الامانات و الاعتقادات به زبان عربی است، که در آد اثر علم وجود تدارد. آثار دیگری، توحمه ی عربی بیشتر کتاب عهد عتیق، نخستین دستور زبان عبری و نفر شمرد مسادی وجود تدارد. آثار دیگری، توحمه ی عربی بیشتر کتاب عهد عتیق، نخستین دستور زبان عبری و فلسفی و فلسفی از منظر مشهود می باشد. از دید وی، میان عقل و دین عیجگونه شمادی وجود تدارد. آثار دیگری، توحمه ی عربی بیشتر کتاب عهد عتیق، نخستین دستور زبان عبری و نخستین دستور زبان عبری و نحستین لعتامه ی عبری به عربی است، [م.]
۲. محستین لغتنامه ی عبری به عربی است، [م.]
مین عنوری است؛ شش ناب و ۳۲ فصل دارد که تنها بو ۳۶ فصل آن گمازا موشته شده است. تألیف این به عبری ان است؛ شش ناب و ۳۲ فصل دارد که تنها بو ۳۶ فصل آن گمازا موشته شده است. تألیف این به عبری است؛ شش ناب و ۳۲ فصل دارد که تنها بو ۳۶ فصل آن گمازا موشته شده است. تألیف این به عبری است؛ شش ناب و ۳۳ فصل دارد که تنها بو ۳۶ فصل آن گمازا موشته شده است. تألیف این به عبری است؛ شش ناب و ۳۲ فصل دارد که تنها بو ۳۶ فصل آن گمازا موشته شده است. تألیف این به عبری تورات است. بعنی همین کتاب معروف این میمود که مشتعلی بر جهارده جلد می باشد. [م.]
۲. از جمله دستورانی است که استدلال عقلایی و منطقی مرای آن در دست نست و به صورت فرمان دیتی اجرامی شود. [م.]

شدهی پیشینیان مؤمن بماند یا به هدف های دینی خود بی میانجی از راه استدلال فلسفی، دست یابد؟ از نظر فیلسوف. هلاخا یا مفهوم و معنایی ندارد، یا نهادی است که از نظر وی، قدر و منزلتش نه تنها فراتر نمی رود، بلکه فروتر می شود.

اما شیودی نگرش قبالاها کاملاً منفاوت بود. از نظر آنها، هلاخا هرگز قلمروی لز اندیشه نبود که خود را دن آن بیگانه حس کنند. دقیقاً از ابتدا و با ضرورتی بالنده، لازم می دیدند که بر عالم هلاخا چه در کل، و چه در جزء فرمان پرانند. از آغاز، آرمان هلاخا. یکی از هدفهای آنها بوده؛ اما در تعبیرشان از احکام دیئی، آنها را به مئابه تمثیل اندیشه های کم و بیش ژرف یا معیارهای پرورشی نمی نمودند، بلکه بیش از آن، به عنوان بازنمون مراسم رازانگیز (یا رازورانه به مفهوم باستانی آن) می انگاشتند. خواه انسان از دگرگونی هلاخا به یک آیین دینی، یک مراسم رازورانه، از راه باز زندهسازی اسطوره در دل یهودیت هراسان باشد یا نه، به هر روی حقیقتی که بر جا می ماند، آن است که همین دگرگونی، هلاخا را از نظر عارف به مقامی بس مهم و بی همتا فرا میبرد و پایگاهش را در میان مردم نیرومند میکند. هر یک از احکام شرعی، Mitwoth، رویدادی دارای اهمیت کیهانی شد که عمل آن در پیوند با پوپایی عالم بود. آیین یهود در نمایشنامه ی جهان، ایفاگر نقش اصلی می شود و سرنخهای یشت صحنه را میگرداند. یا به زبانی کمتر استعاری و خردورزانه، اگر کیل عالم را ماشینی بسیار پیچیده بدانیم، انسان هم ماشینی خواهد بودکه چرخهای آن را با به کار بردن چند قطره روغن در زمان لازم. به حرکت وامی دارد. گوهر اخلاقی عمل انسان این «روغن» را تولید میکند و در نتیجه هستی او دارای اهمیت فوق العاده می شود، چرا که در گستره ابدیتی کیهانی پرده برای او کنار می رود.

خطر طرح افکنی حکمت الهی یا همان طور که اس. آر. هیرش اگفته (جبر

جادویی)<sup>۱</sup>. در بطن چین تعبیری از تورات نهفته و بیش از یکبار هم در جریان پیشرفت قیالاسر برآورده است. خطر خیال پردازی درباره ی گوندای چیر جادویی با افول خودانگیختگی ذاتی عمل دینی، یدیدار می گردد. اما و بزگی دو سویه ی این کردارها از احکام دین جدا نیست، چرا که هر وظیفه ی مقرر، اصولا اختیاری و خودانگیخته انگاشته می شود. تناقض دو اثر دروافع گریزنا پذیر است و فقط می توان با حس دینی تا آنجا که نیرومند و نگسسته باشد، بر آن چیرد شد هنگامی که حس دینی سست شود، کشاکش میان حکم دینی و اختیار به سهم خود افزایش می یابد و یه تدریج نیروی لازم در جهت ویرانگری عمل خواهد کرد.

با تفسير هر عمل دينی به مثابه يک راز، حتی آنجاکه معنای راز أميز آن عمل بر همگان أشکار است و در شريعت شفاهی يا نوشتاری آشکارا به آن اشاره شده، پيوندی نيرومند ميان قبالا و هلاخا به وجود می آيد که به نظر من انديشه ی قبالايی بر دل ها و قلب های نسل های پی در پی تأثير بسيار خواهد گذاشت.

شباهت بسیار زیادی میان آن چه که من درباره ی هالاخاگفتم و نگرش فیلسوف ها و عرفا و هگادا وجود دارد. در این مورد نیز راه آنان از ابتدا جدا می شود. هگادا آیینه ی شگفتانگیز زندگی و حس خودانگیخته ی دینی در دوره ی خاخامی یهودیت است. به ویژه، این آیینه بازتاب شیوه ی بیان واقعی و اصیل ژرف ترین نیروهای برانگیزنده ی یهود راست دین است. کیفیتی که کمک می کند تا این شیوه را رهیافتی راستین و شگرف برای کر دارهای دین کند؛ به هر حال، همین کیفیت است که هرگز فیلسوف های یهود را به گمراهی نکشانده است. برخورد فیلسوف ها با هگادا، جز آنجا که این اسطوره اشاره به مفهومی اخلاقی داشته باشد، آشفته و اشتباه آمیز است. آنان هگادا را همچون عامل لغزش و خطا و نه میراثی ارزشمند یا حداقل کلیدی به یک رمز، می انگارند. پس شگفتانگیز نیست که تعبیر تمثیلی شان از

<sup>1, &</sup>quot;Magical Mechanism" (= ماشين كرايي)

معنای هگادا، بازتاب نگرشی است که از آنِ هگادا نمی باشد تنها چیزی که می توان گفت، این است که تمثیل سازی آنان نیز، صرفا انتقادی یوشیده است.

در این مورد هم قبالاها وظیفهی خود را به گونه یی متفاوت ادراک میکنند. شاید گزافه باشد گفتن این که آنان معنای هگادا را دست نخورده می گذارند. آن چه که سبب جدایی قبالاها از فیلسوفها می شود، این واقعیت است که آنها هگادا را همچون مفهومی مرده نمی پندارند؛ بلکه در دنیایی تاریخی که در پیوند با جهان اسطوره (هگادا) است، زندگی میکنند و سرانجام تنها با جان بر أمده از عرقان، آن را فرا میبرند. باروری اسطور ہی، عنصر پایداری در ادبیات قبالایی بودہ و تنها هنگامی که اولی از میان برود، دومی نیز محکوم به فناست. کل هگادا را می توان به نوعی، اساطیر عمومی دنیای پهود انگاشت. هماکنون این عنصر اسطور ویی که به گونهای ژرف ریشه در روشهای آفرینشگر فرآوری هگادی دارد، در مارتبههای گوناگون، در هگادای قدیم و در آیین قبالایی، عمل میکند. تفاوت میان باروری هگادای قبالا و میدارش <sup>۱</sup> اولیه را می توان به سادگی ارزیابی کرد: در هگادای قبالا، رویدادها در روندی بسیار گستردهتر رخ مینمایند، هم آهنگ با گسترهی روندی کیهانی. زمین و آسمان تاکنون در هگادای باستانی تلاقی میکردند. اما هماکنون تاکید بسیار بر عنصر آسمانی که هر چه بیشتر و بیشتر پیش روی است، هم اکنون تمامی رویدادها بعدهایی فراتر و اهمیتی گستردهتر به خود میگیرند؛ گامهای قهرمانان اسطورمیی (هگادایی) قبالایی به وسیلهی نیروهای پینهان قلمروهای رمزی هدایت می شوند که کردارشان همزمان بر عالمی برین تأثیر می گذارد. اگر از این زاویه به مسأله بنگریم، آموزنده تر است که مقایسه ای میان دو مجموعه تأویلی یا Yalkutim انجام دهیم که هر مجموعه نما بانگریکی از دوسنخ آفرینش اسطوره یی

۸ Midrost محموعه ماحت نعلیماتی هلاخا و مگادا مربوط به دوروی المودی. [م]

است. گرداورندهی یالکوت شیمونی که در سدهی سیزدهم هگادای قدیم را گردآوری و در متنهای میدراشی حفظ کرد، در واقع ضمیمه یی به متن نورانی افزوده است. از سوی دیگر، در پالکوت روبنی ، مجموعه پی از برداشت های هگادای وبالاها در طول بنج قرن گنجانده شده است. اثر بسیار جالب دیگری که در نیمه ی دوم سدهی هفدهم گردآوری شده، گواهی کامل بر نیروی فزایندد و برتر عنصر اساطیری و نیز تفاوت بسیار میان هگادا و قبالا در تعبیرشان از داستان های فهرمانان توراتی است. در عین حال روشن است که عنصر حقیقی در هگادای متأخر در مقایسه با هگادای هگادای قدیم کم شده، زیرا آن بنیادهای حقیقی که زندگی یهوداز آن سرچشمه گرفته، هرچه بیشتر و بیشتر ژرفنای خود را از دست داده است. درواقع، این تبیین در مورد تجربه ی تاریخی نسل های گوناگون هم درست می نماید. قدیم از تجربدی زرف و جامع تغذیه می شد؛ آن زندگی ای که هگادای قدیم بازتاب آن بود، هنوز هم بی رنگ نشده و نیروی پویای خود را از دست نداده است. در برابر. هگادای قبالایی بازتاب گونهای زندگی چارچوب پذیر است که ناچار از طلب کردن الهام از جهان ناپیداست. چراکه جهان واقعی از نظر آنان به جهان روزمرهی زندگی یهودیان، یعنی گتو، تغییر شکل داده است. اسطورهی هگادای پالکوت روبنی بیانگر تجربهی تاریخی مردم پهود پس از جنگ صلیبی است و می توان گفت که این تجربه با نیروی بیشتری بیان می شود، چرا که پیش تر هرگز از آن یاد نشده بود. ژرفنای درآمدن به جهانهای ناپیدایی که در این عالم می توان در هر گام با آن رودررو شد، دارای پیوند ہے واسطہ با فضای محدود تجربہ ی تاریخی مردم است۔ از

۲ الثانان محلمی مجزایی در شهرها که بهودیان مجبود به اقامت ضبع حمعی در آن بودند. نخستین گذری اجباری در اواحر قرن ۲۴ م در اسپانیا و پرتغال بود از معروف ترین گذوها، گذوی فرانکفورت بود که دار ۱۹۶۰ یهودیان محبور به اقامت در آن شلند؛ گذوی وئیر در ۱۹۱۶ تأسیس شد. در ۱۸۷۰ آجریز گنوی شهر رم از میان رفت. در بعضی از کشورهای اسلامی نیز گتو مه هورت محلمی کلیمی ها» وجود داشته است. [م]

<sup>1.</sup> Yalkut Shimoni 2. Yalkut Reubuni

**١٢ أييز قيالا** 

این رو، دو سنخ آفرینش هگاها دارای تقاوت کنشیانید، اما از نظر گوهری هیچ اختلافی ندارند.

یادآوری نکتهای دیگر ارزشمند است و آن این که، هیچ قبالایی هرگز از هگادای قدیمی رویگردان و شرمنده نیست؛ قبالاها به ویژه آن اسطورمهایی راکه از سوی یهودیان «تعلیم یاقته» تکفیر شده، با وجد و سرور، به مثابه تعییر خاص خودشان از جهان، ستایش کردهاند. اسطورمهای انسان گونه و شطح آمیز و نیز قطعات کناپی خاص از این نوعاند، کنایههایی چون قطعهی هجایی آراباهو <sup>۱</sup> در مورد آفرینش با این تعبیر که خداوند پیش از ساختن این جهان، بسیاری چیزهای دیگر ساخت و خراب کرد. زیرا [او] آنها را نمی پسندید. فیلسوفها که راه ارسطو را در بیش از همه، این اسطورها از نظر آنان نامعقول و متناقض نما می آمد، در حالی که قبالاها معتقد بودند که هگاداها خود کلیدهای قلمرو اسطورهی اند. واژگان و استعارههای مطلوب فلسفه و عرفان گنوسی <sup>۲</sup> نشان دهندهی تأثیر همسان این استعارههای مطلوب فلسفه و عرفان گنوسی <sup>۲</sup> نشان دهنده ی تأثیر همسان این استعارههای مطلوب فلسفه و عرفان گنوسی <sup>۲</sup> نشان دهنده ی تأثیر همسان این استعارههای مطلوب فلسفه و عرفان گنوسی <sup>۲</sup> نشان دهنده ی تأثیر همسان این

#### 1. R. Abbahu

۲. Choosician ، گنوسیسیزم یا مذهب گنوسی [از کلمه ی یونانی گنوسیس به معنای معرفت و شناخت]، عنوان مجموعه ی از لدیان و مذاهب و محله های دیسی که در سده های اول و دوم ق.م و نیز در سده های ۱، ۲م، ۳م، در سوریه، فلسطین، بین النهرین و مصر وجود داشته و به مناسبت اینکه در همه ی این فرق، نوعی معرفت باطنی و روحایی و فوق طیعی که می توان از آن به کشف در اشراق و شهود نعبیر کرد مایه ی معات و رستگاری اسان شناخته شده است، همه ی آمها را با عنوان گنوستیسیزم و پیروان آنها وا دیر عنوان عام گنوستیک ها آورده اند گنوستیسیزم مداهب و فرقه های گرماگون را دربرمی گیرد که بیشتر آنها از فرقه های مسیحی بوده مد. البته فرقه های گنوستی ه بیش از مسیحیت هم بوده اند، از قبیل مانوی و حسبی (سیعه) که مسیحی هم مرده اند. [م.]  $(1 \cdot)$ 

آئچه دربارمی قانون (هلاخا) و اسطوره (هگادا) گفته شد، در مورد نبایش یا فلمرو و عبادت درست است، یعنی آخرین قلمرو از اقلیمهای سه گاندیی که در آن، روح دینی یهودیت توراتی پسینی بیان قدیم خود را می یابد. در این مورد هم استنتاج گریزناپذیر آن است که فیلسوفها ارزش اندکی برای نیایش قابل اند. از تمامی نیایشهایی که از سوی فیلسوفها ارزش اندکی برای نیایش قابل اند. از ایمانی وجود دارد، به ویزه هنگامی که نویسندگانشان فیلسوفهایی نبوده باشند که است و آنها هم بیشنر نیایشهایی هستند که در درست بودنشان تردید و شک موانی وجود دارد، به ویزه هنگامی که نویسندگانشان فیلسوفهایی نبوده باشند که عرفانی قرار گرفته باشند. نزد بسیاری از فیلسوفها نبود حس دینی حقیقی، مایه ی عرفانی قرار گرفته باشند. نزد بسیاری از فیلسوفها نبود حس دینی حقیقی، مایه ی شگفتی است. اما نگرش قبالاها به مسألهی نیایش کاملاً متفاوت است؛ شاید هیچ نشانه ای روشن تر از این نباشد که آیین قبالا در گوهر خود، پدیدهای دینی و نه فلسفی است، تازگی نگرش قبالاها به مسأله ینایش کاملاً متفاوت است؛ شاید هیچ نشانه ای روشن تر از این نباشد که آیین قبالا در گوهر خود، پدیده ای دینی و نه نشانه ای روشن تر از این نباشد که آیین قبالا در گوه مود، پدیده ای دینی و نه نشانه ای روشن تر از این نباشد که آیین قبالا در گوه مود، و تست؛ شاید هیچ نشانه ای روشن تر از این نباشد که آیین قبالا در گوه مود، پدیده ای دینی و نه نشانه ای روش تر از این نباشد که آیین قبالا در گوه مود، پدیده ای دینی و نه نشانه ای روشن تر از این نباشد که آیین قبالا در گوه مود، پدیده ای دینی و نه نشانه ای روش تر از این نباشد که آیین قبالا در می توان از ورای دو جنبه دریافت: شما نیایش های جماعت سنتی قدیم، یعنی بُنِ شریعت یهود.

در مورد جنبه ی نخست، آنچه شگفت انگیز می نماید، آن است که الهام دینی نو که هیچ همتای عبادتی در نیایش های قدیمی ندارد، از دید روشن بین قبالا، الهام بخش عرفای نخستینی به نوشتن نیایش های خاص خودشان و نیز سبب پیدایی برخی شیوه های بیان شده است. نخستین نیایش های عارفانه که می توان نشان آن ها را تا قبالاهای پروونس و کاتالونیا پی گرفت، با پیروی از سنتی دیرین، دگرگونی یافته و به نیایش هایی انجامیده که در سال ۱۸۲۰ ناثان <sup>۲</sup> اهل نمیروف، شاگرد خاخام ناهمان اهل براتسلاو<sup>۱</sup> به میانجی آنها، به نگرش صدیقیم حسیدی تبیینی تازه بخشیده است. این نیابشهای عرفانی که شباهت ظاهریاندکی با نیایش قدیمی و به ویژه شیوههای سنتی نیایش جماعت دارد، از تجربه ی دیئی نوینی ریشه میگیرد که قبالاها مدعی آن هستند. این نیایش ها اغلب دارای ویژگی سادگی و بی واسطه گیاند و بیانی روشن و آشکار به هر نگرشی از عرفان می دهند. اما زبان بیشترشان نمادی است و سبک نگارش آن ها آشکار کننده ی انگیزه های رازی افسون های جادویی است. این موضوع در تعبیر عرفانی عبارت داوود «ای خداوند از ژرفنا نزد تو فریاد بر آورد مه<sup>ج</sup> بیانی ژرف می یابد؛ همین عبارت در کتاب زهر، به معنای آن نیست که «من نزد تو از ژرفنای وجود [جایی که هستم] فریاد بر آورد م». بلکه به این معناست که «از ژرفناهایی [که تو در آن هستی] نزد تو فریاد بر آورد م».

اما پهلو به پهلوی این هم نهادمهای اصیل روح قبالایی، از نخستین دورهها تا زمان کنونی، گرایش دیگری می یابیم، گرایش به تفسیر عرفانی تازهای از نیایش سنتی جماعت که نیایش را به نماد راه عرفانی و نماد راه خود جهان میگرداند. این دگرگونی که در زندگی حقیقی قبالا از اهمیت والایی برخوردار است، در مفهوم کوانا<sup>۲</sup>. یعنی تمرکز و توجه عرفانی<sup>۲</sup> متبلور می شود و درواقع لازمهی این دگرگونی

۱. Nathan of Bratzlav, مشهور به ماهاران ( ۱۸۱۰-۱۷۷۱)، مویسنده می یهودی روم، نوه ی معل شم طور که عناصر غیر عرفانی مردمی و منجیانه را در حسیدیم گسترش داد و بر اهمیت رهبر روحانی نجات بخش یا صدیقیم (Zaddik) به عنوان میافجی خدا و جهان مادی تأکید ورزید. داستان ها و استعاره ها و نعتبل های او که به وسیله ی شاگردانش به جناب رسید، دارای کیفیت والای شاعرانه است، اما نوشته های مربوط به تجربه ی معرفت شخصی و باطنی وی هرگز به جاب نوسید [م.]

2. Kawwanah

۳. توجه اد است که مترجه حق شوی به کلی ظاهراً و حوهراً و عوضاً و بیرون آیی از هر داعیه پی که تو را به غیر حق میخواند. رسائل شاه معمدالله ج ۱، ض ۲۰: هسته ی اصلی آسوره ی آیبن بودایی و نیز نامل (Meditation) هندی را نیز تمرکز تشکیل میدهد و در میبر و سلوک رهرو نقش است. قبالاها در کلام نیایشی، همچنان که در هگادای قدیمی، راهی به جهانهای پنهان و علت نخستینی تمامیِ هستی می یابند. قبالاها روش خاصی از مراقبه را گسترش دادند که به آنها امکان می داد تا سرودهای عرفانی را از نیایشِ ظاهری جماعت که متن آن الگویی تثبیت شده را دنبال می کرد، برگیرند. در اصل، این شیوهیِ نیایش نه به مثابه سیلان آزاد جان، بلکه به عنوان کنش عرفانی به معنای دقیق کلمه، ادراک می شد. گنشی که بی واسطه با سیر کیهانی درونی پیوند می خورد تا به مفهوم تمرکز عرفانی Kawwandh دست یابد که برای عارف تنها رهیافتی ساده به شمار نمی آمد، بلکه او را از مرز جادو درمی گذراند. نکته ی جالب توجه آن است که به ماور د مانده و جای دیگر شیوههای نیایشی راگرفته است. آیین قبالا در فرجام روندِ طولانی پیشرفت خود، بر جریان تاریخ یهود، اگر چه به گونه یی متناقض نما، تاثیر گذاشته و دوباره همان شده است که در آغاز بوده: معرفت یاطنی گروههایی تاثیر گذاشته و دوباره همان شده است که در آغاز بوده: معرفت یاطنی گروههایی

### (11)

همانگونه که یادآور شدم، عرفان در حدی. نمایانگر باز زندمسازی دانش اسطوره بی است. این نکته ما را به موضوع جدی دیگری رهنمون می شود که مایل به بیان آن هستم. عارف یهود در جهانی زندگی و عمل می کند که علیه آن شوریده و تا تمام اشتیاق خود تلاش دارد تا در آن صلح برقرار شود. از سویی دیگر، این مسأله از نظر پیچیدگی و ژرفنای بینش وی دارای اهمیت می باشد و بیانگر خودستیزی آشکاری است که پارهی جدانایذیر بسیاری از تمثیل ها و تصویرهای مثالی قبالا می باشد. تصویره ای مثالی [نمادهای] قبالا بی شک احساس ژرف آفرینشگر و باور

دینی یهود سرچشمه گرفته، اما همزمان آمیخته به دنیای اسطوره است. عرفای یهود باستانی با بی خبر ماندن از این عنصر اسطور میی، نوانایی دستیابی به زبان و گوهر تجربهی درونی خود را نداشنند. عرفان گنوسی، یکی از آخرین نشانههای عمدهی اسطوره در اندیشهی دینی، در مبارزه علیه یهودیت به مثابه فائح اسطوره وام داد. در اهمیت این حکم متناقض نما نمی توان مبالغه کرد؛ بایستی به خاطر سپرد که معنا و غایت آن اسطوردها و تمثیلهای باستانی، که بازماندههای آن را ویرایشگران کتاب باهر (Bahir) و قبالا از گنوسیها به ارت بردند، صرفاً در پی نابودی قانونی بود که زمانی نظم دنیای اسطور دیی را در هم ریخته وگسسته بود. پس طغیان اسطوره علیه فاتح خود، در حوزههای گسترده و پراکندهی قبالا، بر همه روشن است و همراه این طغیان، ما گواه برآمدن پی در پی نمادهای متضاد هستیم. مشخصهی یزدان شناسی قبالا در سلمان های منتظم آن، گرایش به برساختن و توصیف دنیایی است که در آن، جنبهای از اسطوره از ورای زبان آن اندیشهای بیانو وارد زندگی می شود که خود عنصر اسطوره را حذف کرده است. به هر حال، همین تناقض است که بیش از هر چیز دیگر، بیانگر موفقیت فوق العادمی آیین قبالا در تاريخ يهود است.

فیلسوفها و عارفها برگزیدگان اندیشه بوده و هستند؛ با این همه، قبالاها موفق به برقراری پیوندی میان دنیای خود و انگیزههای اصلی ویژهای شدند که در ذهن هر انسانی کنش ویژه یی دارد. قبالا به آن جنبه ی ابتدایی و نخستینی زندگی، یعنی آن قلمرو برزخی مهمی که در آن، میرندگان در هراس زندگی و ترس مرگ

۱ اصل وازه عبرى و به معاى فروزان و لامع است؛ لوامع در اصطلاح صوفيان اسلامى عبارت از انوار ساطع است كه لامع مى شود يو اهل يدايات از ارباب بخوس طاهره و متمكس مى شود از خيال به حس مشترك و به واسطهى حواس ظاهره مشاهده مى شود و آن مأخوذ از «لوامع الوق» است و بالجعلة اظهار نور است بر دل يا يتباء فوائد آن و انوار ساطع است كه يراى اهل بدايات لمعان پيدا مىكند؛ ضمتاً يكى از كتاب هاى معروف عرقانى متعلق به عارت بزرگ عراقى شادح تعصر مى اين عربى، لمعات مام دارد. شرح مشوى، من علامت الأسيارمن الاسيارمن ابن اين عربى، لمعات مام در الاست اين اين عربى، لمعات مام دارد. شوى مي معرف اين معربى، لمعات مام دارد. شادم مى عربى معروف عرفانى متعلق به عارت بزرگ عراقى شادح تعام مى اين هستند، پشت نكرد و از درونِ فلسعهى عفلايى، فرزانگى و خرد روشىن را برآورد. فلسفه بر اين هراس ها كه خاستگاه اسطورد است، چيره شد و با پشت كردن به جنبهى نخستيني وجود انسان، بهايى بس گزاف پرداخت و آن. از دست دادن پيوند با تماميټ هستي آدمى بود. اين مايمى ارامش است اگر بد افرادى كه از ترس و رئج نهفتهي درونى به ستوه آمدهاند، گفته شود كه دشوارى هايشان برآمده از گمان خودشان است.

واقعیت وجود شر در دنیا، معیار اصلی اختلاف موجود میان بینش فلسفی و قبالایی است. فیلسوفهای یهود وجود شر را چیزی به خودی خود، بیمعنا میانگارند و برخی از آتان در نفی شر به مثابه یکی از بنیادهای خردمنشانهی یهودیت بر خود می بالند. حتی هرمان کوهن ' با روشنی و یقین گفته است: اشر موجود نیست؛ شرچیزی نیست جز مفهومی که از واژهی آزادی اشتفاق یافته باشد. قدرت شر فقط در اسطوره موجود است، امکان دارد که در حقیقت فلسفی این گزاره شک کنیم، اما اگر حقیقت بودن آن را مسلم بیانگاریم، روشن است ک دربارمی ضديت «اسطوره» با «فلسفه» نيز مي توان چيزي گفت. از نظر بسياري قبالاها به عنوان طرفداری و تأپید کنندگان دنیای اسطوره، وجود شر به هر صورت، یکی از مسایل جدی است که به طور پیوسته با آن درگیرند و تلاش در حل آن دارند. آنان احساسی نیرومند نسبت به واقعیت شر و ترسی گنگ در مورد هر چیز زنده دارند. در برابر فبلسوفها، قبالاها درپی گریز زدن از وجود شر به کمک قاعده یی مناسب نیستند؛ بلکه آنها برای فهم ژرفنای شر تلاش میکنند و با این کار، ناآگاهانه میان انگیزدهای شخصی خود و دست اویزهای اصلی باور مردمی ـ برای نمونه خرافه ـ و تمامی نشانه های واقعی زندگی یهود که خاستگاه این ترس هاست، پیوند میزنند.

Hermon. Collien ۱ (۱۹۱۸–۱۹۱۸) فیلسوف آلجانی و از مؤسسین مکتب نوکانتی ماربورگ که ارست کامبرر فیلسوف مشهور آلمانی نیز از پیروان او بود. [م.] واقعیت متناقض نما آن است که قبالاها تنهاگروهی هستند که توانسته اند از ورای تفسیر مراسم و کنش های دینی گوناگون، درونمایه کار دینی را برای یک مؤمن معمولی روشن کنند؛ اگرچه نتوانسته باشند مقصود حقیقی خود را بیان کنند فرهنگ عامیانه ییهود به مثابه گواهی زنده بر این مدعاست، همان گونه که یژوهش های تازه نیز نمونه هایی شناخته شده در تأیید همین نکته است.

انکار این مسأله بیهوده است که اندیشه ی قبالایی بیشترین جذابیت خود را زماني از دست داد که ناچار از فرود آمدن از قله هاي اوج تأمل نظري به قلمرو انديشه و عمل معمولي شد. خطرهايي كه از جانب اسطوره وجادومتوجه أكاهي ديني، به ويزه معرفت عرفانی می شود، به روشنی در جریان رشد آیین قبالا خود نموده است. اگر به نوشتههای قبالاهای بزرگ نظر بیافکنیم، به ندرت می توان نموندای یافت که از دوگانه انگاری احساس خود در دو بُعد تحسین و تأیید، یا محکوم کردن و تکذیب خودداری کرده باشد. برای اطمینان به این احساس می توان وضعیت زمان کنونی را در نظر آورد که شیوهی غیرانتقادی و سطحی محکوم کردن عنصرهای ارزشمند عرفان، جای خود را به ستایش و بزرگداشتِ غیرانتقادی و ضد روشنفکرانهی قبالا داده است. پیش تر گفتم که فلسغهی یهود بهایی گزاف برای گریز از مسابل جدی زندگی واقعی پرداخت؛ اما آیین قبالا نیز این بها را برای دستیابی به موفقیت خود پرداخته بود. فلسفه به شکلی خطرناک به ورطعی از دست دادن خدای زنده افول کرد؛ و أیین قبالاکه در پی حفظ ااو بود، با بریا داشتن گنبد و بارگاهی شکوهمند برای خدا، در سر راه خود یا اسطوره برخورد کرد و به وسوسهی از دست دادن خویشتن خود، در هزارتوی اسطوره گرفتار آمد.

#### (11)

می توان بر ویژگیِ آیین قبالاکه متمایز کنندهی آن از دیگر راههایِ عرفان غیر پهود است، نظری فرجامین کرد، این آیین، چه از نظر تاریخی و چه از نظر اندیشهی مابعدطبیعی، أموزهیی مردسالار است. یعنی برای مردان و به وسیله ی مردان تمهید شده است. تاریخ طولانی عرفان یهود هیچ اتری از تأثیر زن سالاری نشان نمی دهد. و اصولاً هیچ زن قبالایی وجود نداشته است؛ رابعه <sup>(</sup> از نخستین زنان عارف صدر اسلام، مجبلد اهل ماگدبورگ<sup>7</sup>، ژولیانا اهل نورویج<sup>7</sup>، ترزا فرزند عیسی<sup>7</sup> و بسیاری دیگر از نمایندگان زن در عرفان مسیحی و اسلامی، همتایی در تاریخ قبالاندارند. ایین قبالا اگر چه فاقد عنصر حس زنانه است . که نقشی بس مهم در رشد عرفان غیر یهود داشته . اما به طور نسبی از خطر نهفته در گرایش به هیجانی که در نتیجهی بیداری این احساس بروز می کند نیز، بر کنار مانده است.

این ویژگی منحصر به فرد آیین قبالا بی تردید نتیجهی موفعیت اجتماعی زن یهودی یا محروم شدن آنان از أموزش تلمودی بوده است. مکتب مدرسی همان قدر منحصر به قلمرو مردان بودکه اصحاب تلمود: با این همه، موقعیت اجتماعی زنان در

۸ Rabia عدوید، مکنی مدام الخیر، از زمان عارف و راهد سیار معروف قرد دوم هجوی قمری. دختر اسماعیل مصری، حکایت ها و سخنان مؤثر و دلنشیس در کناب های صوفید از او نقل شده است. گویند با حس یصری معاصر برده است و وفاتش در سندی (۱۳ انفاق المناده (بعصی مورخین ۱۰ ما یا ۲۸ نوشته اند)؛ رامعهی عدویهی دینگری عم از اهل شام برده است که در قرد ۲ مورخین ۱۸ یا ۲۸ نوشته اند)؛ رامعهی عدویهی دینگری عم از اهل شام برده است که در قرد ۲ محی مورخین ۱۸ یا ۲۸ نوشته اند)؛ رامعهی عدویهی دینگری عم از اهل شام برده است که در قرد ۲ مورخین ۱۸ یا ۲۸ نوشته اند)؛ رامعهی عدویهی دینگری عم از اهل شام برده است که در قرد ۲ محی معروفی قمری می در مام برده است و در مام یا در مام یا ۲۰ الفاق المناده (بعصی مورخین ۱۸ یا ۲۸ نوشته اند)؛ رامعهی عدویهی دینگری عم از اهل شام برده است که در قرد ۲ . محی محیری قمری می ریسته و در مام و نام پدر ماربعهی عدویهی مورد بحث اشتراک داشته است. (م.) محیری قمری می ریسته و در مام و نام پدر ماربعهی عدویهی مورد بحث اشتراک داشته است. (م.) محیری قمری می ریسته و در مام و نام پدر ماربعهی عدویهی مورد بحث اشتراک داشته است. (م.) آمیحتهی از منظومهی رایست از ۲۰ محیانه را این ایم این می روسته و در مام و نام پدر ماربعهی عدویهی مورد بحث اشتراک داشته است. (م.) آمیحته یی از منظومهی رایسیوی را می برده است. (م.) می ورد بخته بی از یک منظومه ی حماسی، امروره تعرومه می می ای یک منظومه ی را بسید، امروره شعر حماسی یا موسیتی هیحان انگیز) و شعر است که به زبان عامیانه یا آلمایی دگاشته شده که فتط یک متن لاتینی را آلمایی آن به جا مانده است. [م.]

۲ Juliana of Norwish ۲). راهسیدی انگلیسی، نوبسندوی کمتات مکاشمات عشقالاهی [م.]

۴ Theress de Jesus ، ترزا دولیزیو، قدمه (۱۸۹۲-۱۸۹۷)، راهمای فراسوی با حولفرانش (که مه تن از آنان راهبه شدند)، در لیزیو تعلیم و تربیت یافت و در سال ۱۸۸۸ وارد دیر کرملیان شد یکی از محبوب ترین قلیسین فرانسه و معروف ره بافرزند عیسی، و «گل کوچک عیسی» است. زندگیامه اش (یه قلم خود وی) نمودار میرت بیک و عشق الاهی اوست در تصاویرش با آغوش پر زندگی توسیم می شود (به حهت گفتهی هزمور وی) دیس از مرگم می گذارم گل بارد»). (م.)

اسلام و مسیحیت سده هایی میانه بازدارنده ی آنان از ایغای نقش بسیار مهم شان در میان دیگر نخبه گان مرد نبوده است. دشوار است که بتوان تصویری از عرفان کاتولیک بدون زنان ترسیم کرد. این انحصار مردسالاری که قبالا به خاطر آن بهایی بس گزاف پرداخته، بیشتر در نتیجه ی گرایش به چیره شدن بر طییعت شیطانی زن و عنصر زنانه ی کیهانی بوده است.

گوهر نمادگرایی قبالایی بر آن است که زن جلوهی کیفیت نازک دلی نیست (همان طور که دیگران ممکن است به این پیشداوری وسوسه شوند)، بلکه نشانه ی داوری مستبدانه است. این نمادگرایی تا دوره ی مرکابه <sup>(</sup> برای عرفای قدیمی و حتی حسیدیم در آلمان شناخته شده نبود، در حالی که از همان آغاز، ادبیات قبالایی را زیر چیرگی خود داشته و بی شک بیانگر عنصر تشکیل دهنده ی یزدان شناسی قبالایی است. بر اساس نظریه ی قبالاها، شیطان زاده ی قلمرو زنانه است. این نگر ش مسئلزم نفی یا انکار زن و زنیت نیست - با این همه، مفهوم شخینا<sup>۲</sup> یا نور مطلق قبالایی از دید یهود کهن کیش، حتی جایی برای این اندیشه ی متناقض نمای وجود عنصر زنانه در گوهر یزدان، قابل می شود - اما مسأله ای را هم در برمی گیرد که هم روان شناس و هم تاریخ نگار دین با آن روبروست.

پیش تر یادآور شدم که قبالاها هیچ تمایلی به گسترش نوشتاری تجربه ی عرفانی و عینیت یافتن رؤیت عرفانی خود ندارند. این ویژگی ها نیز دارای پیوند با منش مردانه ی جنبش قبالاست، چرا که تاریخ ادبیات عرفانی نشان دهنده ی آن است که زنان در میان نمایندگان برجسته ی عرفانی، بیشتر به نگارش زندگینامه ی

۱. Meskabah عیری به معنای ارابه، بکی از محله های عرفاس یهود. [م.]

۲. Shekhina وازمی مؤنث در زبان عیری؛ در عرفان اسلامی بیز تور اسمی است از اسعاءالله به حکم «الله نورالسعوات والاوضی» (تور مطلق، صقت جلالی اوست) و عبارت از تجلی حق است ماسمالطاه رکه مراد وحود عالم ظاهر است و در لساس جنبع صور اکوانیه از جسمانیات و روحانیات: شرح گذشن راز، ص [م.]

عرفای و فلسعدی یهود ۱۰۱

شخصی عرفانی و ذهنگرایی در بیان تجربه ی دینی گرایش داشتهاند.

سرانجام، اگر شما از من بپرسید که چه ارزشی برای عرفان یهود قائلم، خواهم گفت: یزدان شناسی یهود اقتدارگراست، چه قرون وسطایی، چه معاصر، که در نمایندگانی چون سعدیا، ابن میمون و هرمان کوهن نموده می شود. قبالا وظیفهی خود می داند که برابر نهادی به یزدان شناسی عرفائی و وحدت وجودی ارائه کند. یعنی آن را نادرست قلمداد کند؛ و در این واژگون جلوه دادن، خستگینابذیر می نماید. به هر حال، آنچه که انجامش سودمند است، فهم این پدیدارهاست. یعنی عرفان یهود و قبالا که از راه یکتاپرستی جدانیست؛ و پس از آنکه اهمیت شان ادراک شید، آن چیز ترساننده ی ارزشمند می بایست به روشنی تعریف شود. طرح این مسأله، دستاورد تاریخی از شمند می بایست به روشنی تعریف شود. طرح این به این پرسش داد: بی شک من آخرین کسی هستم که منکر می شوم نمایندگان این به این پرسش داد: بی شک من آخرین کسی هستم که منکر می شوم نمایندگان این ایین اغلب دچار گمراهی شده و در لبه ی پرتگاه قرار گرفته اند. اما یک واقعیت می ماند و آن این که قبالاها با مسأله یی در آویختند که دیگران علاقه مند به چشم پوشی از آن بودند، مسأله یی که در یزدان شناسی یهود دارای اهمیت ی به سراست.

شيودهاي خاص انديشدى نمادى كه بينش بنيادى قبالا از وراى آن تييين مى بابد، ممكن است از نظر ما داراى اهميت كمى باشد يا اصلاً مهم ننمايد. (اگرچه حتى امروز هم نمى توان از پڙوهش خواهى قدر تمند آنان گريز داشت)، اما تلاش به منظور بازگشايي زندگي نهفته در زير رويه ي بيرونى، واقعيت بخشى و رؤيت پذير كردن ژرفنايى كه در آن، ماهيت مثالي تمامى هستنده ها خود را اشكار مىكند، همان قدر امروزه براى ما داراى اهميت است كه از نظر عرفاى باستانى. چرا كه از وضعيت گريز ناپذير زندگى بسيار پيشرفته ى دينى است. او اين نهفته ي والا در اين آفرينش، همواره يكى از مهم ترين دايستانى دهن اسان را نهفته ي والا در اين آفرينش، همواره يكى از مهم ترين دلبستگى هاى ذهن انسان را تشكيل مى دهد.

#### Some Works Gershom G. Sholem

1- A Life in Letters (1914-1982) 2- Apocalyptic and Merkovah Mysticism: Hekhalm Zutreti 3- The Columbia Encyclopedia 4- Jewish Gnosticism, Merkabah Mysticis, and Talmudic Tradition to Indule Studies Medieval Judaism 7- Judnism 8- Mujor Trends in Jewish Mysticism 9. On the Kabbalah and its Symbolism 10- Origins of the Kabbalah 11- Zohan: The Book of Splendor www.ullbris.com/scholem,Gershoni

\*. www.unazon.com/scholem.Gershoon

. www.buruchy.com/schubern,Gershum



از این کتاب فقط یک نسخه ی فتوکپی شده در کتابخانه ی دائر ةالمعارف بزرگ اسلامی موجود است.



# الهداية الى فرائض القلوب

تاليف

الواعظ الدُيَّان بَحْيَى بن يوسِف بن باقودا الاندلسي

اعتنى بطبعه

على اصل النسيخ للطَّيَّة الموجودة في اوكسفورد وباريز ويترسبورج وزاد عليه مُقدَّمات وتهيدات ومُباحث عن متن الكتّاب ومصادرة وترجبته العبرانية ومساتل تاريخية ولفرية

ابراهیم سالم بن بنیامین یهودا دکتر فی العلم الفلسفینا واستان الفات الشرقینا فی برلین

- -

## فهرست كتاب الهداية الى فرائض القلوب

| حيفه       | 5<br>5 |     |      |        |             |              |                |                       |           |                |       |      |       |      |              | -            |     |
|------------|--------|-----|------|--------|-------------|--------------|----------------|-----------------------|-----------|----------------|-------|------|-------|------|--------------|--------------|-----|
| ۳          | •      | •   |      |        | •           | •            | •              | •                     | ٠         |                | •     | •    | •     | •    | •            | تحملا        | الق |
| ۳э         |        | ٠   | •    | •      |             | . i          | للع            | ٩                     | <u>دہ</u> | لتو            | 11    | لامر | اخا   | فى   | لرول         | <b>اب اا</b> | الد |
| ۳۸         |        | ٠   | •    | ٠      | •           | •            | ٠              | يد                    | نرح       | <del>ن</del> ا | ڏص    | اخا  | عد    | في م | الاول        | الفصل        |     |
| ۳۸         | •      | •   | •    | •      | ٠           |              | ٠              | يد                    | _رح       | الت            | على   | 44 p | انسا  | 3    | الثلغ        | الغصل        |     |
| fl         | •      | Y   | ٦    | لثثار  |             | لربة         | ا بد           | ,∔£                   | ىڭ        | بع             | زم ا( | , يە | ، من  | ت فئ | الثالين      | الغصل        |     |
|            | وما    | ų   | نوحي | لا ال  | قيق         | >            | <del>ع</del> ن | ىن                    | لبح       | 51 .           | لريلا | J X  | کیغی  | ં હ  | الرايح       | الغصل        |     |
| 17         | ٠      | •   | ٠    | •      | •           | •            | •              | •                     | •         | 'n             | لمبنا | - 7  | تقد   | ن يا | ائنا ار      | ينبغى        |     |
| ff         | •      | . L | خلة  | بالر . | <u>ب</u> له | <b>.</b>   1 | بها            | è.                    | عت        | ىتى            | ت ال  | تما  | alt , | ن ق  | الخامم       | الفصل        |     |
| fo         |        | •   | •    | ر⊌.    | فركو        | 41           | مان            | القر                  |           | ريە            | تط    | جوا  | فى د  | 5    | السان        | الغصل        |     |
| ٥.         | •      | •   | •    | •      | ں ،         | إحا          | , <b>L</b>     | فالغ                  | ی لا      | ب ار           | علج   | لميل | الد   | હે ટ | وباسا        | الغصل        |     |
| <b>9</b> 1 | •      | ازى | للج  | بد ا   | لواح        | 15 .         | يقى            | <del>ل</del> اق<br>ال | <b>حد</b> | الواد          | يوو ا | 23   | شمح   | હ    | الثابن       | الغصل        |     |
|            | ىد     | واح | ۶,   | عل     | × ک         | راحا         | <b>,</b> ر     | لحالغ                 | ۱<br>د    | ر ار           | عل    | لميل | الد   | ع فى | التباسع      | الغصل        |     |
| . Her      | •      | ٠   | •    | •      | •           | •            | ٠              | •                     | •         |                | •     | ٩    | €.    | 4    | <u>سوا</u> ه | حق ا         |     |
| 4          | •      | •   | ٠    | ترية   | والك        | ¥            | عقو            | LT                    | لألهي     | ll e           | مغاد  | ج ال | شرح   | \$   | العاشر       | الغصل        |     |
| ٩f         | •      | •   |      | •      | •           | •            | <b>じ</b> :     | للوق                  | ÷1        | Ļ              | نبار  | (عن  | Ŋ,    | \$ ( | لثانى        | اب ا         | الب |
|            |        |     |      |        |             |              |                |                       |           |                |       |      |       |      |              | الفصل        |     |
| <b>"</b> 1 | •      | •   | •    | •      | -           | •            | ۲.             | ام                    | ئيار      | لاعة           | نا ا  | يلزم | ھن    | ئ    | الثالى       | الغصل        |     |
| t.,        |        |     |      | •      | •           | •            | •              | ار                    | (عتب      | د الا          | رجا   | فيتز | , کی  | ي ق  | الثالي       | الفصل        |     |

#### فهرست كتاب الهداية الى فرائض القلوب

محنفة الفصل الرابع في صنوف أثار للحمة في المخلوقين . . . . . . . . الفصل لخامس في الصنوف التي في اقرب منا وارجب علينا الاعتبار بها . . . . 1.0 . الفصل السادس في مفسدات الاعتبار وترابعها .... 11 . الباب الثالث في وجوب التزام الطاعة للَّه. . . ١٢٥ الفصل الاول في الصرورة إلى التنبيد إلى طاعة الله واقسامه . . . ١٣. الفصل الثاني في الصرورة الدلمية الى كل قسم مند . . . . ١٣. الفصل الثلاث في حد الطاعة وشرج اقسامها وفصائل كل قسم س اقسامها می می می می می م الفصل الرابع في بيبان صورة التنبية الشرعي . . . . . ۱۴. الفصل الخامس في بيان وجد التنبيد العقلي . . . . . . الفصل السادس في اجتباس لوازم الطاعة على حسب اجتباس النعم المختلفة . . . . . . . . . . 100 . الفصل السابع في شرح اقل ما يسلوم المنتحم عليد بنعمة من الحقوى المنعم بها . . . . . 11. القصل الثابن في اختلاف العلماء في الجبر والعدل واخلص الذاهب ديم . . . . . [1] . . . . . المصل التاسع في وصف سرَّ خلقة نوع الانسان . . . 1% . الفصل العاشر في وصف استعمال كل خُلف من اخلاقنا في موضعه . الا الباب الرابع في التوكل على الله . . . . . . . . . . . . العصل الإول في ماهيًا التوكُّل . . . . . . . . . . . . اللصل الثلق في الاسباب التي يصبح بها النول على المخلوفين . ١٨٢ المصل الثالث في شرح المقدمان التي بصحتها يتم للانسان التركل على الله . . . 1

فهرست كتاب الهدابة ابي قرائص القلوب

ىخىغ

الفصل الرابع في شرح الامور التي يجعب التوكّل فيها على الله. . ١٢١ الفصل الجامس في الفرق بين المتوكل على الله وغبر المتوكل عليه . ١٢٧ الفصل السادس فى قبدي مذهب المحاب الرهن القاتلين بطرل الامل في الدنيا وبالتزام الطاعلا لله عند وصوله لل امله . . ١٢١ الفصل السابع في مغسدات التوكُّل وجعلة القول في معناء . ۳r ، الياب الخامس في اخلاص العمل لله . . . . . . . القصل الآبل في ماهيد الإخلاص . . . . . . . . . . الفصل الثلل في شرح المعلى التي بحصولها وتمامها يتم الاخلاص. ١٢٨ الغصل الثالث في شرح الاعمال التي يجب فيها الاخلاص . . ١٣٩ الفضل الرابع في معسدات الاخلاص . . . . . . . . . . . . القصل الخامس في شرح وجوه تفيها عن النفس والدفع عن وستواس، الهرمي وتشكيكاند . . . . . . ۳۶ القصل السادس في المراقبة للوعم والخط له . . . . ٢٥٧ الباب السادس في التواضع للد . . . . . . . . الفصل الاول في ماهيَّه التواضع . . . . . . . ñ. . الفصل الثلق في شرح اقسام التواضع . . . . . . ۳. . الفصل الثالث في شرح الاسباب التي عنها يحدث التواضع . ٢٣ الفصل الرابع في شرح الاحوال التي يجب على الانسان التواضع فيها ٣٣ الغصل الحامس في وجوه اكتساب التواضع . . . . . **n**o . الغصل السَّلاس في صفة السيرة التي يجب المتواضع الكون عليها ٣١ الفصل السابع في شرح العلامات التي يصبح بها التواضع . . ١٧٦ الفصل الثلبن في شرح هل التواضع قال القصائل ام الفصائل تالية له ٢٠٠ الغصل التلسع في بيان العجب المصاد للتواضع والموافق له . . ٣٧٧ الفصل العاشر في شرح فأتَدة التواضع في امور الدنيا والآخرة . ٢٧٨

فهست كتلب الهداية الى فرائص الغلوب

محيفه الباب السابع في التوبة . . . . . . . . . . . الفصل الاول في ماهيم الترجة . . . . . . . . . . . . . . الفصل الشانى في اقسلم التوبة . . . . . . . . . . . . الفصل الثالث في شرح عمادًا تكون التربية . . . . 1.1 . الفصل الرابع في حديد التهية . . . . . . . . . . الفصل الخامس في شرح شروط كل واحد من حديدها . . . ٢٨١ الفصل السادس في شرح وجوه التنبيد إلى التوبة . . . . ٣٣ الفصل السابع في شربي مفسدات التوبة . . . . . ۳۱۴ الفصل الثلين في شرح هل يسترى التأثب مع الصلع المعصرم من الزلل ٢١٦ الفديل التلسع في شرح هل تسهل التوبنة من كرٍّ لذب ام لا . ١٦٠ الفصل العاشر في وجد الحيلة لمن عسرت عليد التوبة من فنرجه . ٣٠٠ الباب الثامن في محاسبة النفس . . . . . ۳.۳ الفصل الاول في ماهيد المحلسبة . . . . . . . . . . . الفصل الثاني في شرح هل محاسبة جميع الناطقين على صورة واحدة ٣.٧ الفصل الثالث في شرح وجوء المحاسبة وفي على ثلاثين وجه . . ٣٠٨ الفصل الرابع في فأتلاظ المحاسبة . . . . . . . . . . . . . . الفصل الخامس في شرح هل تلزم المحاسبة دائما ام لا . . . ١٥٣ الفصل السانس في شرح ما يجب على الانسان انباع الحاسبة من الأعال ٣٥٢ الباب التاسع في الزهد . . . . . . . . . . . . . الفديل الاول في ماهية الزهد العام وحاجد اهل الدنيا اليه . . ٣٥٢ القديل الثالي في حديد الزهد الخاص وضرورة أهل الشريعة اليد. ٣٠٢ الفسل الثالث في طوائف الزهاد واختلافهم في الزهد. . . . ٣٩. الفدر، الرابع في شرح شروط الزهد الخاص . . . . . ۳۳ الفصل الجامس في ما يوافظ شريعتنا من الزهد . . . ٣١٢

فهرست التاب البدامة أبي فراغتهم القلوب

للحيفة

| 1ª.1 | قال | ر الخ | أرا       | 171-1 | <u>ي</u> انه | _ انه | لند  | , ^ | ب الل | يتار             | في        | جا،            | ها ا  | ف ا        | m    | السا   | ጉ         | الغو         |    |
|------|-----|-------|-----------|-------|--------------|-------|------|-----|-------|------------------|-----------|----------------|-------|------------|------|--------|-----------|--------------|----|
| ₽\₹  |     | •     | •         | J     | المولا       | ,ā    | ينغا | 43  | وانيل | ,41              | <b>ڊب</b> | <sub>ز</sub> ق | الغر  | نع         | بوال | الم    | منل       | الغد         |    |
|      |     |       |           |       |              |       |      |     |       |                  | -<br>بريخ |                |       |            |      |        |           |              | JI |
|      |     |       |           |       |              |       |      |     |       |                  | й.~       |                |       |            |      |        |           |              |    |
|      |     |       |           |       |              |       |      |     |       |                  | ينبح      |                |       |            |      |        |           |              |    |
|      |     |       |           |       |              |       |      |     |       |                  | السب      |                |       |            |      |        |           |              |    |
| 15.1 |     | -4    | <b>ام</b> | مار،  | اتـ          | ^ دل  | ٦IJ  | L,  | فع بز | ۔<br>اح <u>ہ</u> | ر ال      | <b>3</b> (     | . الع | ځ ب        | 2    | ائر اد | مل        | ا <u>لة،</u> |    |
|      |     |       |           |       |              |       |      |     |       |                  | ان ا      |                |       |            |      |        |           |              |    |
| ť'nu | •   |       | نبح       | 11 3  | <u>نے</u>    | ه ر   | Ε.   | ندآ | يني آ | 31               | لأهارئ    | لعا            | 11    | <u>ξ</u> ι | بادس | السر   | مڻ        | الغد         |    |
| 1-11 | •   | •     | •         | •     | •            | •     | •    | للم | ا رو  | ប                | بهجا      | 1 5            | -<br> | <b>غ</b>   | بابع | الس    | <b>دل</b> | الغد         |    |

| ۳¶۷ _    | ٠ | • | • | • | ٠ | • | ٠ | רים | השע | רת | wy  | 5  | לעוי | ם   | חי  | ה ה   | עשר |
|----------|---|---|---|---|---|---|---|-----|-----|----|-----|----|------|-----|-----|-------|-----|
| 14.      | • | • | ٩ | • | ٠ | ٠ | ٠ | •   | ٠   | n  | אח  | שי | 5)   | רבי | יבו | בחה : | התו |
| f.v _f., | • | • | • | • | • | • |   | •   | •   | •  | רוח | חפ | זחי  | שב  | 11  | שה :  | הבק |

دربارهی نویسنده

ابن باقودا Bachya Bon Joseph یا Bachya Ibn Pakuda (مرگ سال ۱۰۸۰ میلادی؟) فیلسوف و شاعر یهودی عرب اسپائیایی است. هیچ چیز درباره ی زندگی او به دست نیامده، جز این که او یک قاضی اهل کلام و عرفان بود. کتاب *الهدا یة الی فرائض القلوب* (به عبری: *Chovoth ha-Levavot) ک*ه نسخه ی خطی آن در آکسفورد، پاریس و پترسبورگ است، رسالهای درباره ی دین شخصی است دربرگیرنده ی اندیشه های نو افلاطونی و مدرسی که مورد استقبال بسیاری اندیشمندان قرار گرفته است. شاعری مناجات گوی نیز بوده و کتابش به انگلیسی و فرانسه نیز ترجمه شده است. شاعری مناجات گوی نیز بوده و کتابش به انگلیسی و ماندی شده است. شاعری مناجات گوی نیز بوده و کتابش به انگلیسی و ندرانسه نیز ترجمه شده است. شاعری مناجات گوی نیز بوده و کتابش به انگلیسی و مرانسه نیز ترجمه شده است. کتاب در ای می مود استقبال بسیاری شده است. محمد مناب من مانده مود است. کتاب در مان ماندی من ماند مرانسه نیز ترجمه شده است. کتاب دیگر او به نام تاریخ فلسفه قرون وسطایی یهود به زبان فرانسه نیز بازگردانده History of Mediaeval Jewish Philosophy (1946)

# چکیده و برگردان باب نهم «**زهد**»

در بخش نهم انواع زهد، تعریف و سودمندیها و زیانهای آن در بحث نفس عرضه می شود. زهدی که نزد عموم مردم تعریف می شود، سرکوب کردن شبهوت نفس است و صبر، در برابر چیزی که بدان زهد ورزیده شود و این در حالتی است که قدرت بر انجام کار و رسیدن به این چیز وجود داشته باشد. سرکوبی شهوت و نفس هم به دوگونه ممکن است:گونه یی عام است که مربوط می شود به انسان و بسیاری از انواع حیوانات؛ و زهد خاص که مربوط است به اهل شریعت. زهـد عـمومی برای درستگردانی جسمهای ماست، چنانکه سیاستهای پادشاهان و طبیبان برای درستگردانی حال اهل مملکت و بیماران است. زهد عام همان است که هر عاقلی برای خود در کمخوری و کماعتنایی به شهوت و… برمی گزیند تا جسمش سالم بماند، اما زهد خاص آن چیزی است که شریعت به آن حکم داده و برای درستگردانی کار نفس ناتندرست است. از آنجا که زهد در دنیا برای رسیدن به مرتبهی انسان کامل است، باید که در کار تندرست خشی به جسم در این دنیا که خانهی جان آدمی است، کوشید. در مورد زهد خاص تعریف های گوناگونی وجود دارد؛ گروهی گفتهاند، این زهد ترک هر چیزی است که بی خبری می آورد. گروهی برآنند که زهد رد دنیا و کوتاهی آرزوست؛ برخی هم زهد را راحتی نفس ها وگسستن از همه ی وابستگیها میدانند که سدی بر این راحتی است. بعضی بر این باورند که

۱۱۴ |یس قبالا

زهد ایستادگی در برابرگرستگی و پوشیدگی است و… رویهمرفنه، هدف عرفان از پند دادن به زهد. چیرگی خرد بر انسان است. اما زاهدانی که به زهد تظاهر میکنند، سه دستهاند: اول کسانی که از دنیا دوری کرده و سر به بیابان هاگذاشته اند، و اینان کسانی هستند که نه از دنیا لذت برداشته اند و نه به هدف عرفان نزدیک اند.

گروه دوم کسانی هستند که از زیاده روی ها و برخی امور به نظر بیهوده ی این جهانی دوری کرده اند که به رهروی از گرود اول نزدیک ترند؛ گروه سوم کسانی هستند که درست همانند دیگران در دنیا میزیند، اما در درون خود نسیت به جهان زهد می ورزند.

در مورد زهد خاص بهتر است به جملهای که برخی فاضلان گفتهاند مراجعه کنیم که: زاهد کسی است که خوشحالیاش در چهره و اندوهش در دل است؛ وی فراخترین وگشاد وترین سینه ها را دار دو خود را از همه کس خوارتر می شمرد. او کینه توز، حسود، عیبگیر و غیبت کننده نیست، از بلند مرتبگی (ظاهری) بیزار است و از شهرت گریزان. با وقار است، بسیار ستاینده ی هستی می گوید صبور و شکور است، و بسیار شرم می ورزد...

در آیین ما، زهد بر سه گونه است: اول، زهدی که ما در رفتار با مردم داریم؛ دوم، زهدی که تنها به خود ما در جسم و پیکرمان اختصاص دارد و سوم، زهدی است که مربوط به درون های ما است. در مورد اول، باید در برخورد با مردم دارای صفات یاد شده باشیم؛ و زهد دوم آن است که باید در غذاها و نوشیدنی ها برای تندرستی، میانه روی پیش گیریم؛ و زهد سوم آنست که باید از زیاده روی در دنیا بپر هیزیم.

و اما اینکه تفاوت ما و گذشتگان ما در بازتاب زهـد چـیست؟ بـاید گـفت کـه گذشتگان از خرد سودمندتر و از خواستههای سستتری برخوردار بودند؛ در حالی که در مورد ما برعکس است، پس بایستی تدبیرهای نـیکوتری بـرای رسـیدن بـه والاترین مرتبهی زهد برگیریم.

# چکیده و برکردان باب دهم «محبت به خداوند»

محبت ورزيدن به يزدان، كمال و والايي رهروي راه عرفان است. نزديك ترين قلمرو به محبت، قلمرو ترس است كه محبت پس از آن حاصل است. محبت يزدان حاصل نشود مگر به سرشاري محبت دنيا در قلب آدمی. در مورد محبت لازم است هفت مفهوم توضيح داده شود:

الف) معنای محبت، که یگانگی با یزدان و گرایش درونی به سوی او است؛ چرا که نفس گوهری روشن است که در انسانهای والا پرورده می شود و از جسمهای ناروشن گریزان؛ نفس بسته به تن است و اگر نفس تنها به تن بپر دارد. گمراه می شود و اگر به یاری روشنان خرد به گوهر خود پی برد و به یزدان اندر شود، به سعادت رسیده است. تنها در این وضعیت است که قلب انسان صفا یافته، بصیرتش تقویت شده. زندگی درست را درمی یابد و در همین جاست که غرق در اخلاص و محبت یزدان می شود.

ب) این که محبت به چند صورت است؟ محبت انسان به یزدان سه گونه است: اول، آن محبت که برآمده از نیک رفتاری و نیکوکاری است؛ دوم، محبتی است که در اثر بسیاری گذشت حاصل آمده، و سوم، محبتی است که نه در اثر ترس و یا امید پدیدار گشته، بلکه محبتی است سرشار از احساس احترام. محبت یزدان به ما نیز از همین گونه هاست؛

۱۱۶ آيين قيالا

عاشقان هم خود بر سه گونهاند: الف. آنان که در راه خشنودی محبوب تنها از مال میگذرند؛ ب. آنان که از مال و جسم میگذرند: ج. آنان که از مال و جسم و نفس میگذرند.

ج) اینکه چگونه می توان به محبث راستین دست یافت؟ محیت حاصل نشدنی است، مگر به دو نوع اخلاص، دو نوع تواضع، دو نوع ارجگذاری و دو نوع اعتبار.

اما دو نوع اخلاص، یکی ستابش یگانگی یزدان و پیروی از قانون و هنجار هستی، و دو نوع تواضع، یکی تواضع برای یزدان و گیتی و دیگری تواضع برای برگزیدگانش است؛ و دو ارچگذاری، یکی ارجگذاری نفس است برای نعمتهایی که به شخص داده و دیگری ارجگذاری نفس است به خاطر یوشیدن خطاها از سوی یزدان. و اما دو اعتبار، یکی عبرت گرفتن از گذشته است و پندیذیری از آموزگاران گذشته؛ و اعتبار دیگر، عبرتگیری از پند روزگار و زندگی.

د) آیا هر کس می تواند محبت و ظرفیت پذیرش آن را داشته باشد ۲ محبت سه گونه است: محبتی که شخص به سادگی در آن از مال خود میگذرد، و محبتی که شخص به خاطر آن به سادگی از مال و جسم خود می گذرد و محبتی که شخص برای آن به راحتی از مال و جسم و جان خود می گذرد. در گذشته هم کسانی بودهاند که در هر سه درجه از محبت، شایستگی آن را داشته اند و روشن است که کمتر انسانی می تواند دو سه درجه را داشته باشد، بلکه هر کس بر حسب استعداد خود درجه ای را داراست و به همان درجه رهرو است.

ه) چه چیزهایی محبت را از میان میبرد؟ اگر انسان زمیندی رشد و پرورش محبت را فراهم نیاورد و در آن کوتاهی ورزد دیگر آن است که شخص یکی از محبوبان خود را دشمن دارد.

و) هستی و یزدان نیز محبت را از رام انرژیهای سودمند زندگی به انسانها میبخشند تا به یاری آن بر نفس و تاریکی نادانی چیره شوند و به فرازچویی و کمال دست یابند. ز) سیر معبان است به سوی معبوب، این که به شناخت یزدان و گیتی روی آورند و هم راه و روش زندگی و دوستی و معبت را به خوبی بشناسند و برای هر یک از نیکوپی ها ستایشی بگمارند و بدانند که اگر آنها به حال خود واگذاشته می شدند در بی خبری، چه حالی می یافتند.

# واژهنامهی فارسی به اتگلیسی

أفرينش شناسي، كيهان شناسي، أفرينش Cosmogony أكاهى، معرفت، علم Conciousness آيات، نشانه ها Formula أتحاد Union احدیت، یکانگی یزدان Unity of God احكام ديني، أحكام تكليفي شرعي Mitwoth (= religious commendments) اختيار free - will ارتداد، كفر، الحاد، بدعتكاري، رفض، فرقه و ملك خاص Heresy استنتاج Inference اسرار شريعت Sithre torah اشارت، هدايت Directing اصحاب، اوليا Adepts اصول عقابد، رأى، آموزه Doctrine فرجام خواهي، دفاعيه Apology اعلى، متعالى، عالى، اعظم Supreme افاضه، فيض، فوران Emanation اقليم، سفينه، مرتيه Planc الوهيت، خدا، خدابي، رب النوع، هر يك از سه خداى تثليث مسيحيان God head

| Revelation           | الهام، انكشاف، كشف، مكاشفه، وحي، افشا، اظهار               |
|----------------------|------------------------------------------------------------|
| Theology             | الهيات، علم كلام، اوثولوجي، فلسفهي الهي. علم لاهوت         |
| Reflect              | اندیشه، بازتاب، انعکاس                                     |
| Monotheism           | ایمان به خدای یگانه، یکتاپرستی، وحدانیت، توحید، ثنویت نسبی |
| Intimate             | باطنی، درونی، صمیمی، معنوی، رازی                           |
| Esoterism            | ياطئى، تعليمات و مذهب                                      |
| Insight              | بصیرت، بینایی                                              |
| Immanence            | بقا، حضور، قرب، دوام، حلول، خودبنیادی، درون بودی           |
| Impersonal           | بى تشخص، نامتجسم، نامتجسد، نامتشخص، غير شخصى               |
| Spiritual Master     | پير روحاني، مرشد، مراد                                     |
| Adherent             | پيرو، تابع، رهرو                                           |
| Contemplation        | تأمل، نظر، سپر، خردورزی                                    |
| Paraphrase           | تأویل، تفسیر، آیات کتاب، موعظهی واعظ                       |
| Transformation       | تېدل                                                       |
| Manifestation        | تجلی، مظهر، آشکارگی                                        |
| Positive             | تحصلي، يقيني، ايجابي، موجبه، مثبت                          |
| Transgress           | تخلف، تخطى، انحراف                                         |
| Personal             | تشخص، تجسم، تجسد                                           |
| Notion               | تصور، مفهوم، علم اجمالي                                    |
| Representation       | تصوير مثالي                                                |
| Un Dieu defini se    | تعریف کردن خدا، محدود کردن اوست rait un Dieu fini          |
| Intellectual trainin | تعليم عقلي، خردآموزي g                                     |
| Multiplicity         | تكثر، كثرت، چندگانگی                                       |
| Monotheistic         | تک خدایی، یگانه پرستانه، توحیدی، ایمانی                    |
| Taimud               | تلمود، مجموعهی شریعت شفاهی یهود، تورات                     |

عرفان و فلسغهی یهود ۱۲۱ تماميت لحظهيي Momentary Totality تمثيل Allegary تمركز وتوجه عرفاني Kawwanah توحيد عرفاني، وحدت عرفاني، أتحاد عرفاني Unio Mystica (= mystica union) توسل، تمسک، امداد Recourse ثنویت، دوخدایی، دوگانگی Duality جذبه آميز، وجد آميز، شورانگيز Ecstatic جذبه، وجد، شيدايي Ecstacy جم مثالي Corpus symbolicum جلال خداوندي، جبروت خداوند Majesty of God Self - expression حديث نفس حقيقت يزداني **Divine Reality** حكمت الهي، معرفت باطني Theosophy حكم متناقض نما، شطحيه، شطح، يارادوكس Paradox خاخامى، عابدانه، زاهدانه، رهبانى، يارسايى Rabinical خرد کهن آیسنی، فرزانگی سنتی traditional wisdom خلق، أفرينش Creation خود به خودی، خودانگیختگی Spontaneity خودشناسي Self - knowledge دریافت، تصور، فهم، ادراک Concieve دعا و نیایش همگانی، عبادت، آداب نماز Liturgy دوگانه انگاری، مذهب ثنویت Dualism دوئيت، دوڭانى، دوگانگى Dualistic ذهن، نفس، روان Mind راز، غيب Mystery

|                         | ۱۲۲ آيپي قيالا                                    |
|-------------------------|---------------------------------------------------|
| Salvation               | رستگاری، نجات، رہایی                              |
| Vision                  | رؤیت، مشاهده، بینش، لقا                           |
| Visible                 | رۇيت پذير                                         |
| Abyss                   | رّرفنا، هاویه، ورطه، ساحت، لجه                    |
| Sphere                  |                                                   |
| Secret                  | سر، راز، مکتوم، باطن                              |
| Mysterium Tromendum     | سر مهيپ                                           |
| Realm                   | سرير، اقليم                                       |
| Realm of divinity       | سرير الوهى، لاهوت                                 |
| Туре                    | سنخ، گونه، نوع                                    |
| Stream of consciousness | سیالهی آگاهی                                      |
| Process                 | سير، روند                                         |
| DSescription            | شرح، توصيف، بيان                                  |
| Positive Religion       | شريعت                                             |
| Sacred law              | شريعت قدسي، قانون قدسي، شريعت لاهوتي              |
| Law - giving            | شريعتگذارى                                        |
| Transparent             | شفاف، رؤیت پذیر                                   |
| Intuition               | شهود، مكاشفه، الهام قليى، اسراق                   |
| Attribute               | صفت، محمول، مسند                                  |
| ldea                    | صورت ذهنی، تصور، مثال، انگار، معنا، مفهوم، پندار، |
|                         | پنداشت، اندیشه، عقیده، رأی، صورت عقلی. معقول، نظر |
| Path                    | طریق، مسیر، راد                                   |
| Quest for God           | طلبیدن یزدان، طلب کردن یزدان                      |
| Soaring                 | طيران، صعود، پرواز                                |
| Exolerism               | ظاهري، تعليمات و مذهب                             |
|                         |                                                   |

عرفان و فلسعتي يهود - ١٢٢.

| Gnostic             | عارف                                                    |
|---------------------|---------------------------------------------------------|
| Phraseology         | عبارت پردازی                                            |
| Celestical          | عرش                                                     |
| Convention          | عرف                                                     |
| Ascent              | عروجه پرواز                                             |
| Intellect           | عقل. خرد                                                |
| "Root of all Roots" | علتالعلل                                                |
| Principle           | علت اولی، مبدأ، علت، اساس، اصل، مصدر، گوهر، عنصر تکوینی |

علم به خدا از طريق تجربه Cognitio dei experimentalis غليان Uprush غم، غربت، به غربت افتادن Nostalgia فرزائگی، خرد. دلنش، معرفت Wisdom فلک فلکھا، سیہر Sefiroth فیضان، سریان، جریان. ریزش Inflowing قول، يندم اندرز Diction قهاريت، غضب، قهر، خشم Severnity کافرانه، شرکانه Pagan کتاب مقدس Scripture کلیت، جامعیت، تمامیت Totality کون، صیرورٹ، دگرگونی Becoming کهن کیش، مستقیم الرأی، معتقد به کنیدهای شرقی. اهل تقلید. Orthodox قشری، رسمی، حنیف، عامی مذهب، دیانت صحیح لاهوت، خدا در ذاتش deus absconditus (= God in Himself) الطف، رحمت، احسان Benevolence

١٢٩ إيس قبالا ماشينگرايي Mechanism متعين انضمامي Concrete متناهى، محدود، جزئى، بيكران Finite متن، مضمون، زمينه، سياق، اقتران مطلب، باقت Context **Canonical Texts** متنهای شرعی مثال، نعاد، نشانهی رمزی، نشانه Symbol Methaphorical مجازى مجموعهي تأويلي Yalkutim مجموعهي تفسيري، مجموعهي فراگير Comprehensive Collections Absurdity محالیت، نامعقولیت، گزافه گویی محضر، ساحت، مرحله، مرتبه، قلمرو Scene مراسم ديني، مراسم آييني Sacrament مراقبه، فرەورتى، اندىشە كامل Meditation مرتبه، شأن، مقام State مرحلة، مرتبه، روند، دوره Stage Passions ممايب Absolute مطلق Eschatology معادشناسي، أخرتشناسي، ميحث أخرت، گفتار در مرگ و رستاخیز و دوزخ و بهشت، هدف عالی یا تهایی Cognition معرفت، شناخت معاكم ژرفنا، يرده Depth مغهوم، تصور، معناى مجرد Concept منزه شده، بيراسته Decent منظومه، هيئت تأليفي، دستگاه System مهيب، ترسانگيز، خارق العاده Tremendus

مرفان وفلسمهي يهود الالا Nothiogness ناچیزی، عدم، نیستی، غیب God in his appearance ناسوت، بزدان در آشکارگیاش Infinite تامتناهي، لايتناهي ناموجود، ناهت Nonexistent نجات، خلاص بشر (به دست مسیح)، رهایی، رستگاری Redemption Primordial نخستيني، اولى نظریه بردازی، تأمل، نگر، نظر Speculation واحد لاقيد Indifferent Unity Unity وحدت، وحدت حقيقي Pantheism (tic) همه خدایی، وحدت وجود. اعتقاد به یکی بودن خدا و طبیعت و اینکه جهان مادی و انسان. نمایانگر گوهر یزدانی است God in Himself هويت يزداني یکتایرستی، یکتاانگاری، واحدیت، احدیت، Monism بگانه انگاری، مذهب واحدیت، وحدت بکتایرستانه، یگانه انگارانه Monistic

# واژەنامە انگلیسی بە فارسی

| Absolute                    | مطلق                          |
|-----------------------------|-------------------------------|
| Absurdity                   | محالیت، نامعقولیت، گزافه گویی |
| Abysa                       | ژرفنا، هاویه، ورطه، ساحت، لجه |
| Adepts                      | اصحاب، اوليا                  |
| Adherent                    | پیرو، تابع                    |
| Allegory                    | تمثيل                         |
| Apology                     | فرجام خواهی، دفاعیه           |
| Ascent                      | يرواز- عروج                   |
| Attribute                   | صفت، محمول، مــند             |
| Becoming                    | کون، صیرورت، دگرگونی          |
| Benevalence                 | لطف، رحمت، احسان              |
| Canonical Texts             | جتون بشرعى                    |
| Celesuical                  | عرش                           |
| Cognitio dei experimentalis | علم به خدا از طریق تجریه      |
| Cognition                   | شناخت. معرفت                  |
| Comprehensive Collections   | مجموعەى تأويلى                |
| Concept                     | مفهوم، تصور، معنای مجرد       |
| Concieve                    | دریافت، تصور، فهم، ادراک      |

۱۳۸ آيين قيالا متعين، انضمامي Concrete آگاهي، معرفت، علم Consciousness تأمل، نظر، سیر، خردورزی Contemplation متن، مضمون، زمينه، سياق، اقتران، مطلب، بافت Context عُرف Convention جسم مثالي Corpus Symbolicum أفرينش شناسي، كيهان شناسي، أفرينش Cosmogony خلق آفرينش Creation منزه شده، ييراسته Deceni یرده، مغاک، ژرفنا Depth شرح، توصيف، بيان Description deus absconditus (= God in Himself) لاهوت، خدا در ذاتش قول، يند، اندرز diction إشارت، هدايت Directing حقيقت يزداني **Divine** Reality اصول عقايد، رأى، أموزه Doctrine دوگاندانگاری، مذهب ثنویت Dualism دوگانی، دوئیت، دوگانگی Dualistic دوئیت، دوگانگی، دوٹی، دوگانی Duality جذبه آميز، وجدأميز، شورانگيز Ecstatic وجد، جذبه، شيدايي Ecstacy افاضه، فيض، فوران Emanation نامتعين, نامتشخص En - Sof معادشناسی، آخرتشناسی، مبحث آخرت، Eschatology گفتار در مرگ و رستاخیز و دوزخ و بهشت، هدف عالی یا نهایی

عرفان و فلسمهی یهود - ۱۳۹ تعليمات ومذهب باطئى Esuterism تعليمات ومذهب ظاهري Exoterism Finite بیکران، متناهی، محدود، جزئی آمات، نشائهها Formula Free - Will اختبار Gnostic عارف God head احديت خداوندي، الوهيت God in Himself هويت يزداني ناسوت، یزدان در آشکارگیاش God in his appearance کفر، ارتداد، الحاد، بدعکاری، رفض، فرقه و ملک خاص Heresy منحرف از دین، بدعتگذار، رافض، مرتد Heretics تصور، صورت ذهنی، مثال، انگار، معنا، مفهوم، پندار، پنداشت، Idea اندیشه، عقیده، رأی، صورت، عقلی، معقول، نظر دوام، حضور، قرب، بقا، حلول، خودينيادي، درون بودي Impianence بى تشخص، نامتشخص، غير شخصى، نامتجسم Impersonal Incarnation حلق ا Indifferent Unity واحد لاقيد Inference استنتاج نامتناهي، لايتناهي Infinite فیضان، سریان، جریان، ریزش Inflowing Insight یصیرت، بینایی Intellect عقل، خرد Intellectual training تعليم عقلي، خردآموزي Intimate باطنی، درونی، صمیمی، معنوی، راژی Intuition شهود، مكاشفه، الهام قلبي، أشراق

|                          | ۱۳۰ آيين قبالا                                    |
|--------------------------|---------------------------------------------------|
| Kawwana                  | تمرکز و توجه عرفانی                               |
| Law - giving             | شريعتاكذارى                                       |
| Liturgy                  | نیایش همگانی، عبادت، آداب نماز                    |
| Multiplicity             | کثرت، چندگانگی                                    |
| Mysterium Tremendum      | سرمهيب                                            |
| Mystery                  | راز، غَيب                                         |
| Nonexistent              | ناهست، ناموجود                                    |
| Majesty of God           | جلال خداوندی، جبروتِ خداوند                       |
| Manifestation            | أشكاركي، تجلى، مظهر                               |
| Mechanism                | ماشینگرایی، قسریت                                 |
| Meditation               | مراقبه، فردورتی، اندیشه کامل                      |
| Methaphorical            | مجازی، استعاری، تمثیلی                            |
| Mind                     | ذهن، نفس، روان                                    |
| Mitwoth (=religious comm | احکام دینی، احکام تکلیفی شرعی (nendinents         |
| Momentary totality       | تماميت لحظه يي                                    |
| Monism                   | یگانهانگاری، وحدت، واحدیت، احدیت، مذهب واحدیت     |
| Monistic                 | یگانه، یگانه انگارانه                             |
| Monotheism               | ایمان به خدای یگانه، وحدانیت، توحید، ثنویت نسبی   |
| Monotheistic             | تک خدایی، یگانه پرستانه، توحیدی، ایمانی           |
| Nostalgia                | به غربت افتادن، غم غربت                           |
| Nothingness              | ناچیزی، لاوجود، عدم،نیستی، غیب                    |
| Notion                   | تصور، مفهوم، علماجمالي                            |
| تقليد، Orthodox          | کهن کیش، مستقیمالرأی، معتقد به کینه های شرقی، اهل |
|                          | قشری، رسمی، حنیف، علمی مذهب، دیانت صحیح           |
| Pagan                    | کافرانه، مشرکانه                                  |

عرفان وفلسفعي يهود ١٣١

| Pantheism (tic)     | همه خدایی، وحدت وجود، اعتقاد به یکی بودن خدا                |
|---------------------|-------------------------------------------------------------|
|                     | و طبیعت و اینکه جهان مادی و انسان، نمایانگر گوهر یزدانی است |
| Paradox             | حکم متناقص نما، شطح، پارادوکس                               |
| Paraphrase          | تأویل، تفسیر، آیات کتاب، موعظه ی واعظ                       |
| Passions            | مصايب                                                       |
| Path                | طریق، مسیر، راه                                             |
| Personal            | تشخص، تجسم                                                  |
| Phraseology         | عيارتپردازى                                                 |
| Plane               | اقليم، سغينه، مرتبه                                         |
| Positive            | مثبت، تحصلي، يقيني، ايجايي، موجبه                           |
| Positive Religion   | شريعت                                                       |
| Primordial          | نخستينى: اولى                                               |
| Principle           | علت اولى، مبدأ، علت، اساس، اصل، مصدر، كوهر، عنصر تكوَّبِتي  |
| Process             | سير، روند                                                   |
| Quest for God       | طلبيدن يزدان، طلب كردن يزدان                                |
| Rabinical           | خاخامی، عابدانه، زاهدانه، رهیانی، پارسایی                   |
| Realm               | سرير، اقليم                                                 |
| Realm of divinity   | سریرالوهی، لاهوت                                            |
| Recourse            | توسل، تمسک، امداد                                           |
| Redemption          | رستگاری، نجات، خلاص بشر (به دست مسیح)، رهایی                |
| Reflect             | بازتاب، انعکاس، اندیشه                                      |
| Representation      | تصوير مثالي                                                 |
| Révelation          | الهام، انكشاف، كشف، مكاشفه، وحي، افشا، اظهار                |
| "Root of all Roots" | علتالعلل                                                    |
| Sacrament           | مراسم دیتی، مراسم آیینی                                     |
|                     |                                                             |

١٢٢ أيبن فيالا شريعت قدسي، فانون قدسي، شريعت لاهوتي Sacred Law رستگاری، نجات، رہایے Salvation محضره ساحت، مرحله، مر تبه Scene كتاب مقلبين Scripture باطن، راز، سر، مکتوم Secret فلك فلكهار سيهر Sefiroth حديث نفس Selt - expression خودشناسي Self - knowledge قهاريت، غضب، قهر، سخط Severnity أسرار شريعت Sithre Torah طيران، صعود، پرواز Soaring نظريه يردازي، تأمل، نگر، نظر Speculation Sphere سيهر ییر روحانی، مرشد، مراد Spiritual Master خود به خودی، خودانگیختگی Spontaneity مرحله، مرتبه، روند، دوره Stage مرتبه، شأن، مقام State سیالهی آگاهی Stream of Consciousness اعلى، متعالى، عالى، اعظم Supreme مثال، نماد، علامت رمزي، نشانه Symbol دستكام منظومه، هيأت تأليفي System تلمود، مجموعهی شریعت شفاهی یهود، تورات Taimud علم كلام، اوتولوجي، فلسفهي الهي، علم لاهوت، الهيات Theology حكمت الهي، معرقت باطئي Theosophy کلیت، جامعیت، تمامیت Totality

عرفان وفلسفهی یهود ۱۳۳ خردكهن أييني، فرزانگي سنتي Traditional Wisdom تيدل Transformation تخلف، تخطى. انحراف Transgress شفاف، رؤيت پذير Transparent مهيب، خوف انگيز، خارق العاده Tremendus سنج، گونه، نوع Type تعريف كردن خدا، محدود كردن اوست Un Dieu defini serait un Dieu fini توحيد عرفاني، وحدت عرفاني، اتحاد عرفاني Unio mystica (=Mystical union) اتحاد Union وحدت, وحدت حقيقي Unity Unity of God یگانگی یزدان غليان Uprush رؤيت يذير Visible بيتش، بصيرت، رؤيت، مشاهده، لقا Vision فرزانگی، خرد، دانش، معرفت Wisdum مجموعهي تأويلي Yalicutim

# فهرست كتابها ومقالههاي شبواكاوياني الف. كتاب ما اميرياليم، طرحي أنظادي تهران: سازمان بزوهش ١٣٥٨. ۲. کتاب در ایران، تهران، موسسهای تحقیقات و پریاسترییری علمی و آموزشی، ۱۳۶۲. ۲. شبکهی اظلاعات علمی و قبی، پژوهشگر همکار، توران، سازمان پژوهش علمی و صنعتی، ۱۳۶۲ ۲. خنق مدام در عرفان ایرایی و آیین بودایی ذن، تألیف و ترجمه تهران، سرکت انتشارات علمی و قرهنگی، 1787 -1TYT ۵. قاسفهای روشنگری، پژوهش و ترجمه، قکر روز و فراکستو، ۱۳۷۴، تهران، نشر نقره، ۱۳۶۷. ۶ آموزش شاخت انتقادي، تهران، آكاد. ۱۳۶۷. ۷. شیهر در گذو زمان، بژوهش و ترجمت تهران، شرکت انتشارات. ۱۳۷۵، ۱۳۷۲، ۱۳۴۹. ٨ سعري ديگركون، ترجمه، تهران، حلقهي ليلجري. ١٣۶٩. ۶ اوروگونه: سوزمین تاریخ و مردم، ترجمه و پژوهش، تهران، شرکت انتشارات علمی و قوهنگی. ۱۳۳۰. ۱۰. ایپن قبالا (عزفان وغلسفهی یهود)، پژوهش و ترجمه، تهران، قرارول، ۱۳۷۰ ١١. ديدارها. كفت وكويا الديت مندان و إيران شاسان ١٢ [ تهران، فكر روز، ١٣٧٣. ۱۲. طبیعت انسان و روان شناسی نفسی انسانی، توجمه، تهران، دانشگاه مکاکیل، شعبهی تهران. ۱۲۷۴. ١٢. خود زيبا: مجموعه مقالات تحقيقي، تهران، سيكل. ١٣٢٥. ۱۴. فرهنگ علوم اجتماعی، مترجم همکار، گهران، مازیار، ۱۳۷۶. ۱۵، رازوری در آیین زرتشت، یژوهش و برگردان تهران، تقنیس. ۱۳۷۷. ۱۶. روشنان سیهر اندیشه: فلسفه و زیباشناسی در ایران باستان. تهران، کتاب خورشید ۱۳۷۸. ۱۷، فرزانگی در آینه زمان: درتک بر فلسعه، منو و دانش، تهران، نگاه. ۱۳۸۰. آثار چاپ نشله ۸۸. دیدارها گفت وشتود با اندیشمندان، فیلسوفان و ایران شناسان جهان [۲۰۲]. ۱۹. فهم موسيقي: بررسي تطبيقي موسيقي، فلسفه وادبيات. • ٢. نیچه: اتقلاب کیرنیکی سوم و کهکشان اندیشدی او. ۲۱ الدیشه و عرفان این عربی و دیدگاه لاکوتسه بررسی نطیبقی، پژوهش و ترجمه. ۲۳ زوهو: نور و روشنایی در آسن ایرالی و یهود. ۲۲. موسیقی در باران، بژوهش و گفت وکو با موسیقی دان های جهان

# ب، مغاله ها

- 39. "A New Message-Manifest: Break Down the Iron Borders" (2000)
- 40. "Beautiful Aspect of Jesus Christ; Body-mind or Physis-Metaphysis being objectified in the frame of Trinity - Triangle"
- 41. "Existence and non-Existence (Life and Death)
- 42. "Aesthetical Dimension in the works of Ain al-Quzat: The great Iranian Mystic"
- 43. "Music as the substantial Dimension of Mankind and A Dialogue with Professor Schumacher: Koln University, Germany"
- 44. "Take off the Masks: Respect the Nature and Conscious Nations of the World: An Announcement for the 11 September, 2001"
- 45. "Cosmic Green Evolution"
- 46, "Poppet Theatre"; English Translation; editing and comments
- 47. \* Internationalization of Comman Higher Education and New Approach for progress of Knowledge and Enlightenment"; translation
- 48. "Artistic May and Games" (2004)
- 49. "The Secrets of Play" (2004)
- 50. "The Prism of Light and the Enlightenment; Renaissance in Renaissance: Avecing(Lailnus) Father of the Encyclopedists"
- 51. "Subject Object in Art Aesthetics; Music, Philosophy
- 52. "Five Capriccio for Drama: The Birth of Tragedy from the Soul

### ARTICLES (Published and Unpublished)

- 1. "Outline of History and Philosophy of History" (1978)
- 2. "The Theory of Great Man" (1979)
- 3. "Bibliography and Roscarch" (1979)
- 4. "Challenging Philosophical Questions" (1985)
- 5. "Renaissance in Philosophy and Music" (1986)
- The Philosophical Ideas of Sohrab Sepend, Modern Iranian Poet and Artist" (1987)
- 7. "Poetry and Life of Walter Kaufmann and Guenter Eich" (1987)
- 8. "Life and Poetry of Michael Hamburger" (1988)
- "Literary Criticism, Poetry in Madern time and Dialogue with Michael Hamburger" (1988)
- 10. "Ibn Arabi: World view, Works and Life" (1989)
- 11. "The Concept of Beauty and Aesthetics in Ibn Arabi's View" (1990)
- 12, "Catagories: Substance and Accident in Western Philosophy"(1991)
- 13. "What is Phenomenology" (1991)
- 14. "Aesthotics In Philosophy, Music and Architecture" (1991)
- 15. "Ideology; Twilight of Ideas" (1991)
- 16. "The Philosophy of Environment: Man and Nature" (1992)
- 17. "Zen: Origin and History" (1992)
- 18. "The Art of Archery and Zen" (1992)
- 19. "Poetry and Body" (1992)
- 20. "Suhrawardi: Philosopher or Mystic?"
- 21. "World Music and Iranian Music" (1995)
- 22. "Hermoneutics and Paul Ricoure" (1996)
- 23. "Oolden Triangle" (1996)
- 24. "Physics and Metaphysics" (1997)
- 25. "Dialogue and Dialectic" (1997)
- 26. "Gnostleism, Hermes and Manichaeism" (1997)
- 27, "Interaction of Irano-Judaism" (1997)
- "Love & Separation; Joy and Sorrow In Iranian and Jewish Mysticism" (1997)
- 29. "Mind and Book-Library" (1998)
- 30. "Time: Eternal Mystery and its Philosophy" (1998)
- 31. "Music in Rain": Music and Education in the world & Dialogue with Professor Ranko Marokowitzch"(1998)
- 32. "Philosophy and Mathematics" (1999)
- 33. "Eye: Looking and contemplating beautifully" (1999)
- 34. "Dialectics of Alive nature and Still Life" (1999)
- 35. "Reflecting on Aesthetics in Zoroaster's Gathas and Yachts" (1999)
- 36. "Zoroastrianism and Manicheans" (2000)
- 37 "Logical Paradox; the Middle Ages: Dark Ages and Enlightenment" A Monograph and Dialogue with Professor Andrées Speer (2000)
- 38, "Welcome the New Millennium with a Plastic Dom! A Monograph and a Dialogue with an International Post: Michael Hamburger and his Posms"(2000)

### **PUBLICATIONS**

### BOOKS: Written and Translution (Published and Unpublished)

- 1. Perpetual Creation in Iranian Mysticism and Zen Buddhism; the Concept of Change-Motion in Greek & Iranian Philosophy (2002; 1997; 1985) 2. Book in Iran (1985) 3. Scientific Data Networks, co-researcher (1985) 4. The Philosophy of Enlightenment: Translation and Prefatory Remarks (1989) 5. Education for Critical Consciousness; Translation and Comments (1989) 6. The Philosophy of City, Translation and Authorized (1990) 7. Die Andere Reise; Translation (1991) E. Uruguay: People and Culture; Translation and Introduction (1992) 9. Kabala: Jewish Mysticism and Philosophy, Written and Translation (1992) 10. Dialogues (first Vol., 1995) 11, Human Soul; and the Concept of Jay in Islamic Psychology; Translation and Commentary (1996) 12. Beautiful Reason (1997) 13. Dictionary of humanities and Social Sciences, co-translator (1998) 14 Mystries In the world and Zorpastrian Mysticism Written and Translation (1999) 15 Luminous Sphere of Thought: Philosophy and Aesthetics in Ancient Iranian Thought and Zoroastrianism (2000) 16 Intellect and Mirror of Time: Philosophy and Art in the World (2001) 17 Cezch Republic: People & Culture: Translation and Prefatory Remarks (2003) 18. Nietzsche: The Third Copernican Revolution (currently under publication) 19. Understanding of Music (currently under publication) 20. Humanistic Philosophy of Music (currently under publication) 21. Sufism of Ibn Arabi and the View of Lao-Tsu (corrently under publication) 22. Hermeneutics: Foundation and Background (currently under publication) 23. Zohar: The concept of Light and Enlightenment in Judeo-Iranian Cult 24. Dialogues (2nd Vol., currently under Publication) 25. Silence and Music: Poetry English; German & Persian (currently under publication)
- 26 Intellectual-National-Cult Interruption in Iranian Thought-
- History at the threshold of Arabs Invasion
- 27. Modernity and Modernization in the world and Iran
- 28.Man in transition of Time: The Interaction of Politico-Ideological:

Social-Historic and Philosophic-Psychological trends on Mankind

interpretation of Halakha and Aggadah; Kabbalism and Mythical elements in Kabbalistic thought; The resurrection of prayer; myth in the heart of Judaism; The absence of the feminine element in Jewish Mysticism.

In the third part of my work, I have studied and translated two chapters of a celebrated work of Bahya lbn paquda (eleventh century), Guidance to the Duties of the Heart (Al - Hidaya ila Fordid al · Qulub), edited by A. S. Yahuda (Leiden, 1912): trans. Menahem Mansoor (London, 1973). This hook includes a dialogue between the mind and the soul in which the mind seeks to relieve the "ills" of the soul, including many philosophic doubts and anxieties. Among them are the indecision of the soul between the radical monotheist doctrine that God controls and governs all events and the voluntarist doctrine (with its associated correlatives in the realms of human moral responsibility and theodicy) that human beings choose the course of their own actions. Both views, the soul urges, are well represented in scripture, and both arc strongly supported by rational arguments. They represent, in other works, not merely the horns of a dilemma, but the poles of a classic methaphysical antinomy. between causal determinism and human freedom. I have chosen two chapters of the Arabic text under the names of Love and Gnosticism and translated to Persian.

practicl; | discuss two important trends, Kabbala and Hasidim, approach; Christian Etymology: Historical Kabbala bna phenomenological study; In the second part, I have translated the first chapter of Major trends in Jewish mysticism by one of the most brilliant experts of Jewish thought, professor Gerscho Gerbard Sholem who devoted himself to the study of Jewish mysticism and cspecially Kabbalism. In this regard he says, "As the innumerable and often laborious investigations of detailed points neared completion, the outlines became less blurred, and presently there emerged from the confusing welter of fact and fiction a picture, more or less definite though not all points complete, of the development of Jewish mysticism, its inner significance, its problems and its meaning for the history of Judaism in general. This book challenges in some of its major theses, not a few notions about Jewish history and religion which are more or less generally accepted by both Jews and non - Jews".

Sholem is a pioneer in carring out both historical and philological analysis. In the first chapter of his work under the title of General characteristics, he deals with the questions of what is Mysticism? The paradoxical nature of mystical experience; Mysticism as a historical phenomenon; Mythology, Religion and Mysticism; Mystical interpretation of religious values; Jewish mysticism influenced by the positive contents of Judaïsm; The Kabbalistic theory of the hidden God and His attributes; The Sefiroth; The Torah; Kabbalism and language; Mysticism and the historical world; Cosmogony and eschatology; Jewish philosophy and Kabbalism; Allegorization and symbolism; Philosophical and mystical the sensual approaches to the world is *Mysticism* or intuitive outlook to the cosmos, man and source of energy. *Mysticism* is as old as human existence itsel. *Mysticism* precedes religion, but when religions appeared, it did not progress independent or separate from the latter. Simultaneously or subsequent to the appearance of a religion or an order, its peculiar mysticism or gnosticism also appeared and took the special name of that religion or order.

Apart from Iranian cults and Zoroasterian Wisdom; Indian cults and Vedaic, Chinese, Indian American Cults;... three mysticisms called Jewish, Christian and Islamic mysticism (sufism) due to joint origins have sensual and meditative interconnections. Since the Middle Ages, non Iranian or non Islamic scholars have compiled a systematic knowledge of Iranian or Islamic mysticism. Christian mysticism also was and is the subject of many investigations in Europe and America, because it has a long tradition and been influential even on sufism. But, unfortunately, Jewish mysticism is less known among Westerns as well as among the Jews themselves. Whenever some profound attempts has been left to us from old times, it is indebted to Kabalas - Jewish mystics who had involved themselves to mystical and interpretations of Jewish Law and religion besides the dogmatic and closed Laws. In Iran as well, till now, no serious and comparative research on Jewish mysticism has been done, so my interest in comparative study and search for common stand points in philosophy and mysticism led me to attempt in such a research.

This work consists of three parts. The first is my research on the flourishment of Jewish mysticism [Kabala in theory and in Every one, Wether sensible (soher) or Insensible is the socker of the beloved (truth).

Evry place, wether fire - temple; Church; Jew's Synagogue or Mosque, is the house of love

(Huftz)

### Preface

Looking from every standpoint to the world, we will find it a compound whole like miniature structure combined of elements which have harmonical and fundamental correlation. This world is objectively full of contradictions between consonant and disonant phenomena which run it to perfection. So, alike to major cosmos, man - the minor cosmos - also evolves through these paradoxes physically and mentally. Therefore, in the cosmogonical study of the world, intelectuals should investigate every branch of knowledge with an analytical, manifold and comparative view.

Since long ago, two different bases, the reason and sense or rational and intuitive approaches recognized as two ways of cognition. On the ground that culture is constructed by all beings, every human thus reveals the mysterics of existence. In result, on the one hand, man will attain critical consciousness of complicated problems in different fields, and on the other hand, people will be more integrated uncovering dark veils and becoming more united with their nature.

One of the component elements of mental structure and one of

Univocal to "The Song of songs of Solomon": Respecting Wisdom [Hochma] and Splendour Sphere [Zohar]; Aude to Beauty [The crown of Sefiroth]: Proud for Liberty, Peace, Toleration; and Creative Dialogue of all Ideas and Cults; Dedicated to: Professor Dr. G. Gerschom Scholem Professor Dr. G. Gerschom Scholem Professor Dr. Shaul Shaked Professor Dr. James Russel Professor Dr. Harry Ruski And Ggreat, Noble Jewish Nation. Who suffered from exile and had the Nostalgia! Since Ancient Times till Now: But created many glourious achivements...

تبالا Kabbalah، منطارف ترین اسطلاح سنتی به کار رفته برای آموزه های رازورانهی بیوتیت و عرقان بهود، به ویژه عرقان برآمده از سده های میانه تا کتون می بقشد. وازمی قبالا به مقهومی گسترده ش به تمامی جریان های پی آیند رازورانهی یهردیت اشاره دارد که از بایان دوردی معبد دوم برورش یافته و سامان بویای تاریخ یهردیت شده است قبالا ، بدیدهای یکانه است و تبایستی آن را همسان با مقهوم جعرقان ، در تاریخ مین انگاشت. در واقع ، قبالا عرقان هست اما همزمان ، در برگیرندمی دو طهوم و معنای و رازورانه . انگاشت ، در واقع ، قبالا عرقان هست اما همزمان ، در برگیرندمی دو طهوم و معنای مرازورانه . میشود ، از دید برخی قبالاها ، خرد ، خود بنیده آی عرفانی (کاشته می شد .

DROMAINED BOAST

15BN: 964-6135-90-0